
Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 
 

 

 

Análisis crítico del libro “Karl Marx en el siglo XXI. 

Crítica y alternativa a la fractura capitalista del 

metabolismo natural y humano” 

Critical analysis of the book “Karl Marx in the 21st 

Century. Critique and alternative to the capitalist 

fracture of natural and human metabolism” 

 

Herico Gabriel More 

Muñoz 

 
Coordinación de Gestión 

Social, Panamerican 

Silver-UM Shahuindo, 

Cajamarca, Perú 

hericogabriel@hotmail.com 

ORCID: 0000-0002-5241-

5123 

 
DOI: https://doi.org/10.704 
67/acs.v2n1.6 

Recibido: 29 de agosto de 2025 

Aceptado: 27 de noviembre de 2025 

Sección: Análisis y debate 

Cómo citar: More M., H.G. 

(2025). Análisis crítico del libro 

“Karl Marx en el siglo XXI. Crítica y 

alternativa a la fractura capitalista 

del metabolismo natural y 

humano”. Alternativas en Ciencias 

Sociales, 2(1), 87-98. 

Abstract. Camilo Valqui Cachi’s Karl Marx in the 21st Century (2024) is critically 
examined for the validity and limits of classical Marxism amid contemporary capitalism’s 
complexity. The book attributes the current civilizational crisis to the rupture of natural-
human metabolism, advocating communist revolution as a historical horizon. However, 
this analysis warns that rigid reliance on traditional categories (alienation, class struggle, 
capital, state) hinders understanding of new dominations like biopolitics, financialization 
of life, and cognitive labor. It urges reinterpreting the capital-labor contradiction to include 
plural subjects —precariat, feminists, indigenous, ecologists— while nuancing 
capitalism’s total enslavement by acknowledging its role in critical knowledge and 
technologies. Revolution should be an open, situated process, especially in Latin America 
via community and territorial struggles challenging state centrality. Ultimately, it proposes 
a plural, repositioned communism linked to alternative life paths and critical debate 
transcending reductionist Marxist strains, refocusing urgent topics. 

Keywords: history of ideas; capitalism; currents of Marxism; concept 

analysis; publics debate. 

A
n

á
li

s
is

 y
 d

e
b

a
te

 

Alternativas en Ciencias Sociales 
1

1 

2 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 88 

 

 

 
Resumen. El libro Karl Marx en el siglo XXI. Crítica y alternativa a la 

fractura capitalista del metabolismo natural y humano de Camilo Valqui 

Cachi (2024) es examinado desde una perspectiva crítica que cuestiona la 

vigencia y los límites del marxismo clásico frente a la complejidad del 

capitalismo contemporáneo. Dicha obra sostiene que la crisis civilizatoria 

actual deriva de la fractura del metabolismo natural y humano, proponiendo 

la revolución comunista como horizonte histórico. Sin embargo, el análisis 

aquí desarrollado advierte que la insistencia en categorías tradicionales 

(enajenación, lucha de clases, capital, Estado), desde ángulos restrictivos 

o rígidos, limita la comprensión de nuevas formas de dominación, como la 

biopolítica, la financiarización de la vida y el trabajo cognitivo. Se subraya 

la necesidad de resignificar la contradicción capital-trabajo, incorporando 

sujetos plurales como el precariado, movimientos feministas, indígenas y 

ecologistas. Asimismo, se matiza la visión totalizante del capitalismo como 

mera esclavización, reconociendo en parte su papel en la producción de 

saberes y tecnologías críticas. El texto enfatiza que la revolución no debe 

concebirse como un acontecimiento único, sino como proceso abierto y 

situado, especialmente en América Latina, donde las luchas comunitarias 

y territoriales cuestionan la centralidad del Estado. En conclusión, se 

propone un comunismo plural y reposicionado, articulado con rutas 

alternativas de vida y con un debate crítico que supere un decantamiento 

reduccionista de algunas vertientes marxistas más que otras, y que por otro 

lado motivan un reenfoque de tópicos hoy acuciantes. 

Palabras clave: historia de las ideas; capitalismo; corrientes marxistas; 

análisis conceptual; debate público. 
 

Esta densa obra teórica en lo filosófico y político circunda su mensaje en 

lo tradicional del marxismo revolucionario. Así mismo, bajo ese punto de 

partida, articula su mensaje entre el pensamiento marxista clásico y la 

crítica al capitalismo contemporáneo. Para ello, sustenta su tesis central en 

la fractura capitalista del metabolismo natural y humano; la cual es 

comprendida por el autor –Camilo Valqui Cachi (2024)– como una crisis 

civilizatoria que amenaza la supervivencia de la especie y del planeta. En 

las siguientes líneas trataremos de abordar desde una perspectiva crítica 

la relevancia teórica, metodológica y política del texto. 

 

1. Crisis civilizatoria y límites del marxismo clásico 

 

La lectura política de Valqui Cachi hace referencia a la superación de la 

racionalidad capitalista, la cual nos menciona exige una reconfiguración 

estructural del Estado; dicha transformación no se limita a modificar 

instituciones, sino a replantear la legitimidad misma del poder; con ello, 

según el autor del texto, se articulará un horizonte comunal que priorice la 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 89 

 

 

vida y la reproducción ampliada de las condiciones de existencia. 

 

Desde esa óptica, categorías harto conocidas por los sociólogos como 

enajenación, fetichismo, lucha de clases, capital, Estado, derecho y 

colonialismo son referidas repetitivamente a lo largo de este capítulo y 

aunque configuran conceptualmente un punto de partida para el análisis de 

la decadencia civilizatoria, son presentados como elementos inamovibles y 

únicos que nos orientarían hacia la comprensión del sistema capitalista; 

restringiendo así la comprensión de la crisis y su dinamismo, y no 

atreviéndose a optar por categorías de un nivel mucho más 

contemporáneo, que no se ciñan a la tan recurrida referencia de la lucha 

de clases como “motor de la historia” y que reduzcan el análisis al conflicto 

ya conocido entre capital y trabajo. 

 

A diferencia de lo postulado por el autor aquí examinado, me adscribo 

con un planteo consistente en anotar que, en un contexto actual, deberían 

recrearse las categorías anteriormente señaladas y tomar en cuenta que si 

bien estas explicaron en su momento una determinada sociedad, ahora 

deberíamos revisar y cuestionar dichas categorías; pues existe una 

sociedad post marxista que se ha construido sobre la subjetividad, la 

hiperrealidad, la gobernanza, el pluralismo jurídico entre otras categorías 

que han dejado atrás la comprensión de la sociedad desde la 

industrialización y centralidad del trabajo, para dar paso a la producción del 

conocimiento. Así, por ejemplo, Butler (2004) propone la subjetividad como 

una construcción performativa que se reconfigura en contextos de poder, 

dando cuenta de que la contemporaneidad debe ser analizada desde la 

dirección estratégica. Desde otro abordaje, también Lazzarato (2004) 

aborda el entendimiento del capital no solo desde la producción material, 

sino desde el conocimiento, la atención y las emociones; a su modo de ver, 

“el trabajo cognitivo es la fuente principal de valor en el capitalismo 

contemporáneo” (Lazzarato, 2004, p. 12). Otro ejemplo para el análisis y a 

partir de un clásico de la sociología que plantea a mi entender cuestiones 

muy contemporáneas, serían las lecciones de (Foucault, 1976) sobre el 

poder y su análisis sobre como este se ejerce a través de la vida y la 

normalización, más allá del aparato estatal clásico. Dicho autor formula 

este postulado: “la biopolítica es el momento en que la vida biológica entra 

en el cálculo del poder” (Foucault, 1976, p. 143). 

 

Por ello, hablar de la revolución comunista como necesidad histórica, en 

los términos que mantiene Valqui (2024), nos aleja de la comprensión 

actual de la sociedad y limita, privándonos de explorar posibilidades de 

análisis que ayudarían a un mejor entendimiento del contexto. Considero 

que, ante ello, es importante dejar en su lugar la utópica concepción del 

Marxismo como elemento teórico insoslayable y vigente, y apostar por una 

teorización más amplia. Ésta, más allá de llevarnos a ser “publicistas del 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 90 

 

 

capital” (p. 56), nos animaría a recrear/tamizar la teoría marxista en un 

contexto actual para una mejor interpretación de Marx y el capitalismo, 

desde la apertura a un diálogo, asunción integradora y debate con otras 

perspectivas crítico-analíticas. 

 

Somos claros al manifestar que la crisis contemporánea del capitalismo 

no constituye un episodio aislado, sino una expresión histórica del 

agotamiento estructural del sistema. Valqui Cachi sostiene que dicha crisis 

forma parte de una dialéctica profunda que articula barbarie, fetichización 

y decadencia civilizatoria. No obstante, ampliar esta discusión exige 

considerar que hoy la violencia sistémica opera de forma más compleja y 

menos visible: se expresa no solo en la explotación económica sino 

también en la captura de la subjetividad, la administración tecno política de 

la vida y la mercantilización de los vínculos sociales. 

 

Para un mayor análisis de esto, se pudieron incorporar dentro del texto 

categorías que permitan comprender cómo el capitalismo del siglo XXI 

opera por medio de dispositivos biopolíticos y necro políticos, gestiona 

poblaciones, produce desechabilidad humana y profundiza desigualdades 

globales. Si hay algo que resaltar es el énfasis en la crisis ecológica, 

presente en el libro de Valqui; de modo que dicho análisis podría articularse 

con enfoques que observan la devastación ambiental como un síntoma del 

colapso del metabolismo capitalista con la naturaleza. Esto revela que la 

práctica devastadora capitalista no se presenta únicamente como 

destrucción material, sino también como un orden que erosiona las 

condiciones mismas de reproducción de la vida. 

 

Así, para ampliar nuestro entendimiento de la dominación 

contemporánea deberíamos acudir a un diálogo y comprensión con las 

perspectivas feministas, decoloniales y comunitarias; entre otros, pues ello 

nos permitirá tener una relectura de la revolución, no como un 

acontecimiento per se, sino como un proceso continuo de constante 

reorganización de la vida social. 

 

2. Del antagonismo capital–trabajo a las nuevas formas de explotación 

 

“La contradicción capital-trabajo asalariado es una contradicción 

universal y antagónica de clase, consustancial al sistema burgués” (Valqui 

Cachi, 2024, p. 108), con esta frase el autor del libro reafirma la clásica 

tesis de Marx que nos hace entender que el capital no puede existir sin el 

trabajo asalariado, acercándonos a la enajenación del trabajador en el 

proceso productivo. Al sostener lo previo, considero que su lectura puede 

ampliarse al situar esta contradicción dentro de un entramado más 

complejo en el que convergen diversas formas de dominación que se 

reconfiguran en el siglo XXI. En un sentido similar, la centralidad del 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 91 

 

 

proletariado, afirmada por Valqui Cachi, debe revisarse considerando que 

el capitalismo contemporáneo no opera únicamente mediante la 

explotación del trabajo asalariado, sino también mediante la captura del 

tiempo vital, la financiarización de la existencia y el control de las 

emociones y afectos. Estas dimensiones, analizadas por distintos autores 

contemporáneos, muestran que la enajenación no se limita al ámbito 

productivo, sino que abarca la totalidad de la vida. 

 

Este capítulo constituye tal vez el eje central del libro; sin embargo, es 

redundante en su concepción orientada a utilizar, con suma reiteración, al 

pensamiento marxista como herramienta para la crítica radical del 

capitalismo contemporáneo; aun cuando es plausible darle cierto crédito al 

sostenimiento de Marx, cuando dice que “el obrero pone su vida en el 

objeto, pero ahora, su vida ya no le pertenece a él, sino al objeto” (Marx, 

1982, p. 596), expresando así la enajenación del trabajador en el proceso 

productivo. 

 

La contradicción capital-trabajo en nuestra contemporaneidad se ha 

complejizado con el surgimiento de nuevas formas de trabajo (digital, por 

ejemplo). Así, la noción de “proletariado” debe ampliarse para incluir a 

trabajadores digitales, trabajadores del conocimiento, población 

endeudada y hasta “la nueva clase social”, denominada el precariado; cuya 

fuerza de trabajo se explota de formas invisibles, pero igualmente violentas. 

La lucha de clases se expresa así en múltiples escenarios: desde la disputa 

por los datos y la privacidad hasta la resistencia de comunidades frente al 

extractivismo. 

 

El proletariado, mencionado tantas veces en el texto, y en especial en 

este capítulo, no hacen más que resaltar una referencia única de sujeto 

revolucionario y eje central del análisis del capitalismo actual; habida 

cuenta de que, en contraste con lo previo, categorías como “multitud” o 

“movimientos sociales” se ubican ahora como clase estratégica para una 

comprensión más amplia, pues nos remiten no a un término reduccionista 

sino un sujeto social plural. 

 

Así mismo, la afirmación de que “la destrucción de la contradicción 

capital-trabajo materializa el fin del capitalismo como sistema y como 

civilización” (Valqui Cachi, 2024, p. 229), no toma en cuenta el proceso de 

transformación que ha experimentado el capitalismo desde sus inicios 

hasta la actualidad. En efecto, de esto dan cuenta varios autores. 

Particularmente, resalto aquí por ejemplo lo mencionado por Lazzarato 

(2004, p. 12) en estos términos: “el trabajo cognitivo es la fuente principal 

de valor en el capitalismo contemporáneo”; aportando elementos que nos 

hacen ver que la contradicción propuesta por la tradición marxista entre 

capital-trabajo debe reconfigurarse, pues han aparecido nuevas formas de 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 92 

 

 

valorización como por ejemplo el trabajo cognitivo. 

 

Insistir que “la revolución comunista […] tiene carácter complejo no 

solamente por la composición de sus sujetos históricos y contemporáneos, 

sino también por la complejidad de la lucha de clases en el siglo XXI” 

(Valqui Cachi, 2024, p. 231) implica articular como reto una respuesta a la 

dinámica de las luchas existentes, en consideración de sus configuraciones 

más actuales. Sostengo ello, ya que a estas alturas no podemos limitarnos 

a hablar únicamente de las contradicciones entre capital y trabajo; al 

margen de otras vías y escenarios emergentes en la historia más reciente 

de la humanidad. Por tanto, debemos abordar también otras formas de 

contradicción y opresión como el racismo, el patriarcado, la colonialidad. 

Para un mejor entendimiento de esto Quijano (2019, p. 260) nos dice que 

“la colonialidad del poder es la matriz que articula raza, trabajo, género y 

conocimiento”; por lo que con ello invita a alejarnos de la visión lineal del 

marxismo y a que revisemos la problemática del capitalismo desde una 

perspectiva interseccional. 

 

Este capítulo en sus líneas finales nos deja un mensaje contundente: 

“nada debe la humanidad y la naturaleza al sistema, al capitalismo, excepto 

esclavización de los Seres Humanos y de la Naturaleza” (Valqui Cachi, 

2024, p. 244). Esta frase nos hace ver cierta visión totalizante 

predominante en el tono argumentativo del autor la cual es discutible, pues 

el capitalismo, así como ha generado formas extremas de explotación y 

destrucción, también ha posibilitado e impulsado mejores condiciones 

materiales, saberes críticos, dinámicas sociales que han generado 

tecnologías y conocimiento crítico. Si bien Valqui sostiene que el 

capitalismo solo genera esclavización y destrucción, es necesario matizar 

esta afirmación para elaborar una crítica más rigurosa Esto es algo que 

debe ser reconocible dado lo complejo junto a lo multifacético y variable de 

las lógicas sociohistóricas y que, más allá de los encasillamientos de cierto 

marxismo, debe llevarnos a reflexionar sobre cómo podemos resignificar 

esta teoría para transformar nuestra visión y entendimiento de Marx y su 

propia teoría como legado. Resignificar la contradicción capital-trabajo 

implica reconocer que la transformación social no depende exclusivamente 

de un sujeto revolucionario único, sino de la articulación plural de 

movimientos feministas, indígenas, ecologistas y trabajadores que 

enfrentan —desde distintos frentes— las múltiples racionalidades de 

dominación del capitalismo del siglo XXI. 

 

3. Ontología de la vida y desafíos del comunismo plural 

 

Al abordarse el tema de Karl Marx y el secreto del comunismo y del fin 

de la compleja totalidad capitalista, el autor del texto se embarca en una 

apuesta filosófica densa y ambiciosa, pues nos habla de Marx como un 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 93 

 

 

pensador radical en el que su crítica al capitalismo se articula desde una 

ontología de la vida y una epistemología de la praxis. Desde ese enfoque, 

la ontología de la vida implica una referencia al ser humano, no como una 

abstracción, sino como un ser vivo que interactúa con otros y con la 

naturaleza, y que en su decurso se ve “asaltado” por el capitalismo al 

aparecer e imponer su lógica de acumulación, convirtiendo la vida en 

mercancía; la epistemología de la praxis, por su parte, se entrelaza con lo 

postulado en la famosa frase “los filósofos no han hecho más que 

interpretar el mundo de diversos modos; de lo que se trata es de 

transformarlo”. Ésta es una frase que redefine de manera radical el 

entendimiento del marxismo y de todo conocimiento, pues nos hace ver en 

tal reconocimiento del lugar de la transformación social, una consideración 

del sentido concurrentemente complementario entre teoría y práctica; de 

modo que solo un adecuado manejo de ambas transformará la experiencia 

del entendimiento del capitalismo y permitirá construir –bajo la mirada del 

autor del texto– un comunismo, en tanto sistema al que se aspiraría, como 

una forma de existencia que supera la fragmentación moderna. 

 

Es importante reconocer que la noción de “totalidad” no puede ser 

asumida como un bloque homogéneo o cerrado. La totalidad capitalista es 

un entramado dinámico compuesto por fuerzas contradictorias, 

instituciones híbridas y subjetividades en constante mutación o traslape. 

Desde esta perspectiva, la propuesta de Valqui Cachi de un comunismo 

que supera la fragmentación moderna es sugestiva, pero debe matizarse 

incorporando la complejidad de las múltiples mediaciones sociales, 

culturales y tecnológicas que configuran la vida contemporánea. 

 

Valqui Cachi nos acerca a su comprensión del comunismo como una 

forma de organización social que permite transformar las condiciones 

existentes y engendra las condiciones para superar al capitalismo; el 

comunismo visto así no se limita a abolir el capitalismo, sino a transformarlo 

desde una lógica completamente distinta. Para lograr tal transformación, el 

comunismo necesita reinstaurar la racionalidad centrada en la 

reproducción ampliada de la vida y terminar con la subordinación de la vida 

al imperativo de la acumulación. El comunismo debe convertirse así, en 

una forma de vida que necesita construir a partir de la práctica colectiva la 

idea de que los individuos son productores de su propia existencia. 

 

La ontología de la vida que se plantea en este acápite requiere ser 

articulada con debates actuales sobre economía, sociología o políticas con 

perspectiva crítica. La idea de que la vida ha sido concentrada por la lógica 

del capital permite comprender la mercantilización generalizada, pero no 

basta para explicar fenómenos como la digitalización de las sociedades, el 

crecimiento de la ciencia algorítmica y su influencia en la transformación 

social y de la financiarización de la sociedad, entre otros. Estas formas de 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 94 

 

 

control muestran que la subordinación de la vida no opera únicamente a 

nivel económico, sino también en otros planos como el sensorial, afectivo 

y cognitivo. Así, la epistemología de la praxis debe ampliarse para incluir 

luchas que emergen desde territorios, cuerpos y subjetividades diversas. 

 

En esta parte del libro, Valqui Cachi entra en contradicción con la mirada 

evolucionista del marxismo, pues deja de ver al comunismo como una 

etapa superior del desarrollo económico para abordar la emancipación del 

sujeto más allá de la esfera económica e ir hacia la totalidad de la vida 

social. Así se nos invita a pensar el comunismo desde la condición de 

integridad del ser humano y la construcción de mundos más plurales y 

sostenibles. 

 

El comunismo contemporáneo entonces, tiene el reto de recomponer 

vínculos sociales rotos por la modernidad capitalista y empezar a imaginar 

y proponer nuevas instituciones que sostengan prácticas de reciprocidad, 

cuidado y corresponsabilidad a todo nivel. En este punto, la tesis de Valqui 

sobre la superación de la totalidad capitalista puede fortalecerse si se 

reconoce que la emancipación requiere no solo transformar estructuras, 

sino también descolonizar imaginarios y construir sentidos comunes que 

afiancen una ética de vida plena. 

 

4. Reforma, revolución y nuevas subjetividades latinoamericanas 

 

Valqui Cachi continúa su libro reflexionando sobre la vigencia del 

pensamiento marxista en un contexto tan cambiante como el 

latinoamericano y en pleno siglo XXI; más allá de una revolución con 

horizonte estratégico de transformación nos habla de una revolución 

táctica. Sin embargo, al plantear así la dirección de asunciones a seguir 

dentro de un ámbito de poder y subjetividad en aras de erigir un sistema 

asumido como valioso y posible, considero que no se toman en cuenta los 

desafíos políticos, los cambios sociales e incluso los cambios de 

pensamiento a los que se enfrenta Latinoamérica de manera constante. 

 

Así, la propuesta del autor, aunque provocadora, continúa anclada al 

privilegio, la perspectiva histórica lineal y centralidad del Estado como 

terreno decisivo de la lucha política. A mi modo de ver, esta perspectiva, 

heredera de una tradición marxista clásica, resulta insuficiente para 

comprender la heterogeneidad de los procesos políticos latinoamericanos 

del siglo XXI, pues considero que la distinción entre reforma y revolución 

se vuelve cada vez más borrosa; ya que la Latinoamérica del Siglo XXI 

presenta escenarios híbridos: reformas que generan rupturas profundas, 

revoluciones que terminan institucionalizadas e incluso decantándose de 

modo anquilosado y regresivo, y movimientos sociales que producen 

transformaciones sin pasar por la forma estatal. 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 95 

 

 

 

En refuerzo de sus planteos previos, el autor sostiene que la reforma no 

puede ser concebida como un fin en sí mismo, sino como un momento 

transitorio en la acumulación de fuerzas para la revolución; así, propone al 

lector una afirmación asentada en la tradición marxista con una “dialéctica 

radical” que articule la reforma como herramienta a ser usada por 

movimientos populares y orientada al empuje que sean capaces de 

sostener con miras a generar transformaciones amplias. Por otro lado, aun 

cuando ya en capítulos anteriores se habla de la relevancia de una táctica, 

la misma vuelve a ser abordada aquí, pero como un referente dirigido a 

preparar las condiciones y/o a generarlas para lograr transformaciones más 

profundas. Sin embargo, advierte también que estas reformas no deben 

plantearse de manera aislada o inconexa, sino que deben estar ancladas 

a una estrategia revolucionaria, pues de lo contrario solo se trataría de 

mecanismos de contención y no de emancipación. 

 

Se aborda también en esta parte del libro las luchas feministas, 

indígenas y ecologistas como vías que concurren hacia un elemento 

cuestionador de la forma de hacer política, en clara alusión a que con ello 

sobre todo se cuestiona la tradicional forma de hacer política 

revolucionaria, pues en un contexto tan actual como el que vive 

Latinoamérica es importante tomar en cuenta las nuevas subjetividades 

políticas que han surgido en tales sectores, dado como tales ellas 

trascienden la lógica clásica del proletariado industrial y  se articulan a 

demandas de género, territorio, cultura y autonomía; las luchas indígenas, 

feministas y ecologistas no solo amplían el campo de la resistencia, sino 

que cuestionan la idea de que la revolución debe orientarse hacia un único 

horizonte estratégico. En muchos casos, estas luchas se articulan desde 

lógicas relacionales, comunitarias y territoriales que difieren del imaginario 

moderno de la revolución socialista. Por ello, estos movimientos deben 

entenderse más allá del complemento táctico de una estrategia 

revolucionaria unificada para sí evitar invisibilizar sus propias 

racionalidades políticas; así por ejemplo Rivera Cusicanqui (2010, p. 23) 

señala que “la revolución no puede ser una imposición desde arriba, sino 

una construcción desde abajo, en la que los saberes y prácticas de los 

pueblos originarios juegan un papel central”. 

 

Pensar la reforma como medio y la revolución como fin requiere 

incorporar los desafíos contemporáneos de América Latina: la expansión 

de economías ilícitas, la captura corporativa del Estado, el salto digital y la 

creciente fragmentación de las subjetividades. En este contexto, la 

transformación social radical no puede depender exclusivamente de una 

planificación estratégica centralizada, sino de una conexión dialógica y 

deliberativa en torno a diversas prácticas sociales, redes comunitarias y 

proyectos plurales que operan simultáneamente en territorios, instituciones 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 96 

 

 

y esferas culturales. Desde esta perspectiva, la revolución no es un destino 

final, sino que podría perfilarse como un proceso abierto y de cambio 

constante que desafía continuamente las formas establecidas de poder. 

 

5. Comunismo situado y horizontes alternativos de vida 

 

¿Reivindicar el comunismo en el siglo XXI?, pues si, en esta parte del 

texto, el autor propone releer el comunismo no desde la visión 

reduccionista de modelo económico, sino como una estrategia en el 

complejo contexto sociopolítico que permita tomarlo como una forma de 

vida, racionalidad alternativa y praxis transformadora; así, el comunismo 

deja de proponerse como utopía futura y se vuelve una práctica de vida 

presente. Valqui propone en esta parte del texto una visión más abierta y 

compleja y nos hace ver que el comunismo se manifiesta en las luchas 

cotidianas, en la organización comunitaria, en el surgimiento de economías 

alternativas y en las resistencias territoriales que desafían la lógica del 

capital. 

 

Tal vez en esta parte, el autor del texto propone una visión más abierta 

y se aleja de ese marxismo ortodoxo; así, cuestiona la universalización del 

modelo europeo de revolución y asume la postura que Latinoamérica no 

puede (o debe) seguir el mismo patrón que Europa, pues sus contextos 

histórico-políticos son disímiles; en ese sentido Valqui Cachi reconoce que 

la revolución comunista en América no puede ser pensada sin la 

participación activa de los pueblos originarios, sus cosmovisiones y sus 

formas de vida comunitaria. 

 

El planteamiento del autor sobre un comunismo que se vive en el 

presente requiere ser confrontado con debates contemporáneos sobre 

‘poscapitalismo’, ‘neocomunalismos’ y ‘transiciones postextractivistas’, los 

cuales evidencian que no toda práctica comunitaria constituye un germen 

de ruptura con el capital. En muchos casos, las comunidades por sí mismas 

o por ser tales están insertas en tramas de dependencia estatal, economías 

híbridas o disputas territoriales que complejizan su potencial emancipador. 

Valqui acierta al resaltar el protagonismo de los pueblos originarios, pero 

su lectura podría ampliarse considerando que estas comunidades no 

buscan simplemente reemplazar una forma económica por otra, sino 

construir horizontes civilizatorios basados en la relacionalidad, el cuidado y 

la defensa del territorio, dimensiones que desbordan el marco clásico que 

está en el núcleo del marxismo. 

 

Finalmente, al rechazar la universalización del modelo europeo de 

revolución, Valqui plantea un acierto teórico, pero la crítica académica 

demanda avanzar más allá de esta ruptura inicial. El desafío actual consiste 

en pensar un comunismo situado, plural y no teleológico que articule luchas 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 97 

 

 

urbanas, territoriales, digitales y ecológicas en un contexto global 

atravesado por un contexto económico y sociopolítico complejo y 

cambiante. Reivindicar el comunismo en el siglo XXI implica no solo 

rescatar su potencial transformador, sino también reconceptualizarlo desde 

las múltiples formas de vida, saberes y resistencias que hoy disputan la 

hegemonía del capital; junto a su diálogo con otras corrientes críticas y 

progresistas, asentadas en un multiverso democrático más vasto, 

constituido o por afianzarse de cara a los desafíos de nuestra época. 

 

6. A modo de conclusión 

 

 Este texto nos hace ver que las categorías tradicionales del marxismo 

siguen vigentes. Sin embargo, en cuestionamiento a esa recepción un 

tanto pasiva o acrítica que asumiría en parte incluso el mismo autor, es 

sostenible postular que un uso rígido y repetitivo así formulado, solo 

deviene en una limitación de la comprensión de la dinámica actual del 

capitalismo. 

 El comunismo al que se adhiere el autor en este texto, no es planteado 

como el final del desarrollo económico, sino como una forma de 

existencia que supera la fragmentación moderna. 

 El texto propone una “dialéctica radical” en la que la reforma es 

entendida como táctica y la revolución como estrategia. Sin embargo, 

se advierte que esta articulación reducida sólo a tal dicotomía en 

genérico, y puesta en contraste con escenarios y temporalidades más 

complejas y disímiles como las actuales, resulta insuficiente y 

restrictiva: por tanto, debe considerar las nuevas subjetividades 

políticas emergentes en América Latina, junto a sus logros 

organizativos ya anticipados como microcosmos al nivel de las prácticas 

e ideas actuales; sin que tenga que esperarse el “arribo” de un gran 

escenario transformador como un todo. 

 

 

Referencias bibliográficas 
 

Butler, J. (2004). Undoing Gender. Routledge. 
 
Foucault, M. (1976). Historia de la sexualidad I: La voluntad de saber. Siglo XXI. 
 
Lazzarato, M. (2004). Capitalismo cognitivo, propiedad intelectual y creación colectiva. 

Traficantes de sueños. 
 
Marx, K. (1982). Manuscritos económico-filosóficos de 1844. Fondo de Cultura Económica. 
 
Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. Revista 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 98 

 

 

Venezolana de Economía y Ciencias Sociales, 533-580.  
 
Rivera Cusicanqui, S. (2010). Ch’ixinakax utxiwa: Una reflexión sobre prácticas y discursos 

descolonizadores. Tinta Limón. 
 
Valqui Cachi, C. (2024). Karl Marx en el siglo XXI. Crítica y alternativa a la fractura capitalista 

del metabolismo natural y humano. Plaza y Valdés Editores; Universidad Autónoma de 
Guerrero. 

 


