
Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 
 

 

 
Epistemología crítica del terrorismo de Estado 

Critical epistemology of state terrorism 

Túpac A. Sánchez Luna 

Universidad Autónoma de 

Guerrero, México 
baxay@hotmail.com 

ORCID: 0009-0000-7889-

4540 

DOI: https://doi.org/10.704 
67/acs.v2n1.5 

 

 

Recibido: 16 de septiembre de 2025 

Aceptado:  1 de diciembre de 2025 

Sección: Notas de investigación 

Cómo citar: Sánchez L., T.A. 

(2025). Epistemología crítica del 

terrorismo de Estado. Alternativas 

en Ciencias Sociales, 2(1), 66-86. 

 

 
Abstract. This essay advocates for critical epistemologies to expose the 

classist nature of state terrorism, one of the most execrable expressions of 

capitalist systemic violence. It functions as an instrument —via direct violence, 

fear dissemination, paramilitarization, and economic shock therapies— to 

preserve bourgeois order. Critics highlight its illegitimacy, rooted in domination 

logic and capital's ethics. In the 21st century, amid epochal systemic crisis, it 

has taken fascist, transnational forms, spurred by powers like the US, fostering 

lumpenbourgeoisie revival and mafia-like criminal capitalism. The essay also 

examines capitalist violence’s complexity, focusing on Mexico’s case and the 

state's narrative of the “war on organized crime” under Calderón and Peña 

(2006-2012; 2012-2018), which bolstered US imperialist domination. 

 
Keywords: state terrorism; capitalism; global power; crime violence; fascism. 

N
o

ta
s
 d

e
 I
n

v
e
s
ti

g
a
c
ió

n
 

Alternativas en Ciencias Sociales 
1

1 

2 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 67 

 

 

 
Resumen. En este ensayo se propone la necesidad de epistemologías críticas 

que desentrañen la naturaleza clasista del terrorismo de Estado: una de las 

expresiones más execrables ligada a la violencia sistémica capitalista. En este 

sentido, se le caracteriza como un instrumento que, mediante la violencia 

directa, la difusión del miedo entre la población, la paramilitarización y las 

terapias de shock económico, tiene como objetivo central la preservación del 

orden burgués. Uno de los cuestionamientos que se hacen al terrorismo de 

Estado es su ilegitimidad, pues obedece a la lógica de la dominación y la ética 

del capital. Es así como en el siglo XXI, y teniendo como telón de fondo una 

crisis sistémica de dimensiones epocales, esta práctica ha adoptado formas 

fascistas y transnacionales, incentivada por potencias como Estados Unidos y 

otras de enorme poder, lo que favorece, al mismo tiempo, el renacimiento de 

la lumpenburguesía y el impulso de un capitalismo mafioso y criminal. En el 

ensayo también se analiza la complejidad de la violencia capitalista, con 

énfasis particular en el caso mexicano y la narrativa del Estado sobre la 

denominada “guerra contra el crimen organizado”, declarada en los periodos 

presidenciales de Felipe Calderón y Enrique Peña (2006-2018), que sirvió al 

apuntalamiento de la dominación imperialista norteamericana de México. 

 
Palabras clave: terrorismo de estado; capitalismo; poder global; violencia 
criminal; fascismo. 

1. Introducción 

 
El terrorismo de Estado constituye uno de los problemas más agudos de 

nuestro tiempo. Este fenómeno se ha complejizado en el marco de la crisis 

epocal del capitalismo en el siglo XXI, una coyuntura caracterizada por el 

despliegue de violencia sistémica contra la humanidad y la naturaleza sin un 

factor análogo en la historia. En este contexto, el terror se ha convertido en 

una herramienta clave para la preservación del orden burgués y la 

acumulación de capital. 

 
Sin embargo, la comprensión del fenómeno se ha visto obstaculizado por el 

uso arbitrario del concepto de terrorismo, puesto que homogeneiza las luchas 

revolucionarias por la emancipación con la violencia estatal dirigida a la 

supresión de la oposición de clase. Ante la generación de esta confusión 

semántica y política, se vuelve imprescindible el desarrollo de epistemologías 

críticas que permitan una diferenciación radical entre la violencia sistémica 

capitalista -expresada, entre otras vías, en el terrorismo de Estado- y la 

violencia revolucionaria como medio legítimo de liberación. 

 

La distinción entre ambas formas de violencia radica en sus objetivos: 

mientras el terrorismo de Estado responde a la lógica de la dominación y la 

“ética” del capital, la violencia revolucionaria se orienta por principios 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 68 

 

 

humanistas y emancipatorios. Esta diferencia nos conduce a una discusión 

clave: la legitimación fáctica del terrorismo estatal frente a su ilegitimidad ética, 

en tanto sistema que transgrede los valores fundamentales de la dignidad 

humana. 

 

Es así como en el siglo XXI, el terrorismo de Estado adquirirá formas 

fascistas y transnacionales, incentivadas por potencias imperialistas como 

Estados Unidos, que promueven políticas de terror global bajo el discurso de 

la “lucha contra el terrorismo”. Esta violencia se ejerce mediante métodos no 

convencionales, violando el derecho internacional y consolidando el estado de 

excepción como norma epocal. Paralelamente, emergen condiciones propicias 

para el renacimiento de la lumpenburguesía, que impulsa un capitalismo 

mafioso y criminal, tanto en países industrializados como recolonizados. 

 

En consideración de lo anterior, el presente artículo se propone analizar el 

terrorismo de Estado como una de las expresiones más complejas de la 

violencia capitalista, abordando sus dimensiones económicas, ideológicas y 

geopolíticas, prestando especial atención al caso mexicano y la declaratoria 

de “guerra contra el crimen organizado”, durante los periodos presidenciales 

de Felipe Calderón Hinojosa (2006-2012) y Enrique Peña Nieto (2012-2018). 

El análisis demostrará que esta declaratoria constituyó una falacia retórica con 

la que se pretendió disfrazar toda una estrategia de dominación imperial 

norteamericana de México, implementada mediante una política represiva de 

corte fascistoide del Estado contra el pueblo mexicano. 

 

2. Terrorismo de Estado, violencia sistémica y crisis epocal del capitalismo 

 
El terrorismo de Estado es un problema actual, exponenciado por la crisis 

epocal del capitalismo y caracterizado por el despliegue de violencia sistémica 

sin precedentes en la historia de la humanidad. 

 

En general, partimos de plantear que existe una arbitrariedad en el uso del 

concepto de terrorismo, lo cual ha generado confusión, pues lo mismo se le 

endilga el mote de terroristas a las expresiones revolucionarias que, por medio 

de la lucha política violenta y no violenta buscan extirpar de raíz al sistema 

dominante o revelar sus limitaciones con miras a generar espacios de 

deliberación política integradora, que a la violencia ejercida por un Estado, que 

usa todos los medios represivos a su alcance para erradicar a la oposición 

política, incluyendo los de dudosa condición legitimadora con fines de 

manipulación, control e imposición. 

 

Consideramos que el debate sobre el terrorismo debe considerar como base 

de su análisis la naturaleza, fines y complejidad en que se expresa, pues, se 

corre el riesgo de abordarlo en abstracto o de manera general, reduciéndolo a 

una simple expresión violenta; por tal motivo, es necesario diferenciar la 

naturaleza de la violencia sistémica capitalista, en su forma de terrorismo de 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 69 

 

 

Estado, respecto de la violencia revolucionaria como medio legítimo de lucha 

de los pueblos por su emancipación, junto a sus expresiones movilizadoras y 

críticas en los espacios cívico-políticos. “[…] El terrorismo finalmente obedece 

a los intereses de las clases dominantes.” (López y Rivas, 2012, p. 11). Aunque 

esto no excluye que 

 

Se han presentado en no pocos lugares del planeta, situaciones de 

degradación de las actividades revolucionarias. Fenómenos de 

bandidismo, secuestros de población civil, agresiones a pueblos indios, 

colusión con el narcotráfico y lumpenización de los elementos 

revolucionarios, [que] indican el siempre latente peligro de desvirtuar los 

objetivos revolucionarios, si no media el ejercicio permanente del 

imperativo ético y los principios humanistas […] (López y Rivas, 2012, p. 

11) 

 

Si bien en ambas circunstancias la violencia es utilizada como medio, su 

diferencia radical estriba en su naturaleza y fines, además de no absolutizar 

que tales sean los únicos caminos y marcos de salida desde una política crítica 

y propositiva en la sociedad. Mientras el terrorismo de Estado es violencia 

sistémica capitalista que responde a la lógica de la dominación y la “ética” del 

capital, la violencia revolucionaria es una respuesta legítima de liberación 

(aunque no la única ni definitiva), que aspira a orientarse por principios 

humanistas y emancipatorios. 

 

Esta distinción nos llevará al necesario debate sobre la “legitimación fáctica” 

y la “ilegitimidad ética” del terrorismo de Estado. La primera consideración está 

relacionada con la instauración de una organización social, normas y un 

sistema de valores y creencias que la clase en el poder establece como 

verdades absolutas. El requisito es que esa clase tenga el poder necesario 

para imponer su dominio. “El concepto ‘legitimación’ designará la aceptación 

de la regla básica de un sistema político […] por parte de quienes, directa o 

indirectamente detentan el poder institucionalizado. En la clásica formulación 

de Max Weber esta aceptación resulta de la existencia de una ‘creencia en la 

legitimidad’, es decir, de la creencia de que las reglas del sistema son las más 

adecuadas para la respectiva sociedad.” (Garzón, 1989, 35-55). Quienes 

asumen la legitimación de facto “consideran, […], que el sistema posee 

legitimidad y que sus principios y normas son dignos de respeto.” (Garzón, 

1989, 35-55). 

 

La segunda consideración (la de la ilegitimidad ética), se relaciona con el 

principio de no aceptación del terrorismo de Estado y del sistema que lo 

genera, puesto que denigra, transgrede y violenta los principios elementales 

del humanismo con fines evidentemente perversos; tanto también como se 

haría u ocurriría, desde el campo no estatal, contrariando principios e idearios 

que en dicho sector se asumían en su discurso como basado en valores 

humanos centrales. “El concepto ‘ilegitimidad’ designa la [no] concordancia de 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 70 

 

 

los principios sustentados por la regla de reconocimiento del sistema [en 

oposición a] los de la moral crítica o ética” (Garzón, 1989, p. 35-55). 

 

Así, lo señalado permite el reconocimiento del terrorismo como actividad 

antihumana ejercida por un Estado, aunque tampoco exclusiva de él, cuyos 

aparatos ideológicos como el derecho, la cultura, la educación y los medios de 

comunicación, servirán para justificar la violencia que ejerce. En este sentido, 

es una de las más complejas expresiones de la violencia sistémica, cuya 

naturaleza es clasista y está orientada por el uso del terror como medio 

disuasorio dirigido contra pueblos, grupos étnicos, oposiciones políticas o 

naciones; lo cual no implica que todo Estado por ser tal inherente y 

necesariamente proceda así. Cierto estado históricamente predominante y 

hegemónico al inclinarse por el capitalismo en sus políticas, expresa la idea 

burguesa del orden y el derecho, con el fin de incrementar la acumulación de 

capital; ésta es, en síntesis, un tipo de violencia dirigida contra todo aquello 

que sea disfuncional al orden establecido y obstaculice la buena marcha de la 

propiedad privada. 

 

Desde comienzos del siglo XXI acudimos a la continuación de la cuarta gran 

crisis del capitalismo iniciada en el siglo XX, que por sus características es de 

dimensiones epocales y ha significado un despliegue de violencia tal, que 

atenta no solo contra todos los órdenes de la vida humana sino también 

natural. “Entonces, como lo patentizó Marx, el sistema del capital genera la 

violencia originaria, porque le es consustancial. Sus burguesías la han 

transformado en una compleja potencia económica que desencadena 

múltiples géneros de violencias sistémicas que se concretan en última 

instancia en la defensa y perpetuación del orden del capital” (Valqui, 2020, p. 

72). 

 

En la coyuntura de la crisis epocal del sistema, el terrorismo de Estado 

presenta características fascistas y esquizoides, que no se limitan al plano de 

lo nacional, sino que lo trascienden, siendo utilizado como método de crimen 

y castigo, por ejemplo, desde la asunción de esa línea, en gran parte de su 

historia como país, al nivel de sus esferas y centros dominantes de poder, por 

Estados Unidos. Este hoy es un imperio en decadencia que, con el firme 

propósito de seguir manteniendo su poder hegemónico a escala planetaria, 

ejerce como un eje del conjunto de sus políticas al terrorismo global o 

transnacional de Estado, orientado por una política violenta y de pillaje, tal 

como se observa en las guerras de recolonización en curso emprendidas por 

la clase dominante de esa nación y sus aliados europeos de la OTAN. Una 

lectura que permite caracterizar ello es que se trata del fascismo en el poder, 

la dictadura abierta y terrorista de los elementos más reaccionarios, más 

chovinistas y más imperialistas del capital financiero (López y Rivas, 2015, p. 

15). 

 

Respecto al terrorismo transnacional de Estado, López y Rivas postula que 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 71 

 

 

este es: 

 

[…] la política de violencia perpetrada por aparatos estatales imperialistas 

en el ámbito mundial contra pueblos y gobiernos con el propósito de 

infundir terror y en violación de las normas del derecho nacional e 

internacional. […] [además] […] violenta los marcos ideológicos y 

políticos de la represión ‘legal’ (la justificada por el marco jurídico 

internacional) y apela a ‘métodos no convencionales’, a la vez extensivos 

e intensivos, para aniquilar a la oposición política y la protesta social a 

nivel mundial. (López y Rivas, 2015, p. 31) 

 

Como se advierte, el terrorismo transnacional no se reduce a la abierta 

violación de las normas del derecho nacional e internacional, sino que se 

encuentra condicionado, también, por elementos de orden imperial y 

geopolítico. Entre estos elementos, es fundamental no olvidar uno que 

subyace en su ejercicio y que permite comprender en toda su magnitud el 

carácter del mismo: su naturaleza clasista. 

 

Complementariamente, Carlos Fazio sostiene que el terrorismo de Estado 

constituye el “[…] uso calculado y sistemático del terror para inculcar miedo e 

intimidar a una sociedad o comunidad. […] una clase específica de violencia 

[que] […] abarca una categoría importante de actos realizados o patrocinados 

de manera directa o indirecta por un Estado” (Fazio, 2012, p. 2). Desde nuestra 

perspectiva, este despliegue de terror responde a objetivos precisos: 

garantizar la reproducción del orden burgués y su insaciable lógica de 

acumulación de capital. 

 

Las catástrofes provocadas por el capitalismo en el siglo XXI -contra seres 

humanos y naturaleza- se intensifican día tras día, configurando un escenario 

de sobrevivencia en el que amplios sectores de la población viven 

atormentados por la ausencia de alternativas reales frente a sus miserables 

condiciones de existencia. La economía global, en buena medida, se sostiene 

mediante la violencia ejercida por Estados que asumen estrategias terroristas, 

junto a otros mecanismos legítimos, que actúan y diseminan sus mecanismos 

de influencia, manipulación y control, como dispositivos para impedir el 

despertar de las conciencias oprimidas, o preservar un aletargamiento 

provocado y, simultáneamente, como mecanismos de apropiación de los 

bienes comunes de la Madre Tierra. 

 

Sobre los escombros de la sociedad burguesa se desarrollan, de forma 

paralela, guerras interimperiales por el control geopolítico del planeta, así 

como conflictos que disputan la hegemonía y la propia continuidad del sistema 

capitalista. 

 

Pero, al mismo tiempo, como señala Valqui Cachi, 

 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 72 

 

 

 

[…] son tiempos en los que, el complejo contexto de decadencia, 

degradación, envilecimiento, putrefacción, barbarie y descomposición del 

capitalismo, se han desbordado creando condiciones materiales y 

espirituales para el renacimiento y desarrollo de la lumpenburguesía.  

[…] 

De esta manera, los sectores más reaccionarios de las burguesías del 

capital imperialista se metamorfosean en todo el mundo en 

lumpenburguesías, desarrollando el capitalismo criminal, mafioso, en los 

países industrializados y en los países recolonizados.  

[…] 

Esta acelerada transmutación es expresión de la violenta dialéctica de 

decadencia civilizatoria, que conlleva en su dialéctica destrucción, 

degradación, envilecimiento, putrefacción, banalidad, barbarie y 

descomposición de la totalidad capitalista a nivel mundial, dialéctica que 

subyace en las entrañas de la omnipotencia burguesa. (Valqui, 2024, pp. 

99-100) 

 

En ese contexto es que se han dado y se siguen dando “[…] las violaciones 

de derechos humanos más despreciables de este siglo, que hasta ahora se 

consideraban actos de sadismo fruto de regímenes antidemocráticos, [que] 

fueron de hecho un intento deliberado de aterrorizar al pueblo, y se articularon 

activamente para preparar el terreno e introducir las reformas que habría de 

traer ese ansiado libre mercado” (Klein, 2014, p. 31); tal como sucediera con 

las experiencias chilena, argentina y latinoamericana en general durante la 

aplicación de la doctrina económica de los Chicago Boys en las décadas de 

los 70, 80 y 90, a través de las terapias de shock económico y político, que se 

basaron en el empleo sistemático de la violencia del Estado, junto a estrategias 

psicosociales de manipulación y control, que atentó contra los derechos 

fundamentales de los pueblos. En este caso, “La doctrina del shock económico 

[necesitó], para aplicarse sin ningún tipo de restricción […], algún tipo de 

trauma colectivo adicional, que [suspendiera] temporal o permanentemente las 

reglas del juego democrático” (Klein, 2007, p. 21). Esto es: el terror. 

 

Desde finales del siglo XX y principios del XXI, el miedo y el terror han 

adoptado formas tan complejas como siniestras, convirtiéndose en un medio 

efectivo para controlar pueblos enteros y someter al enemigo de clase a través 

de métodos y tecnologías que potencialmente amenazan la seguridad de la 

humanidad y la vida misma en el plantea. A la par, la lumpenburguesía, tal 

como lo afirma Valqui, ha afianzado la apropiación, naturalización, producción 

y universalización de sus decadentes ideas, mediante el establecimiento de la 

cultura de la narcoviolencia, la corrupción y el aspiracionismo de corte 

burgués, enaltecidos a través de series, películas, noticieros, redes sociales y 

toda suerte de programación en medios de comunicación masiva, que han 

servido de base para la proyección de su falsa conciencia, con lo cual el poder 

también ha impuesto su dominación. 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 73 

 

 

 

Así, el lenguaje, el mensaje y el uso de símbolos se han convertido en un 

imperativo del poder para asentar sus reales propósitos, constituyendo lo que 

Sánchez (2007) denomina “su espacio lingüístico”. De tal suerte que “Un 

imperativo puede bastar para desencadenar la obediencia y, en este sentido, 

es una fuerza real. […] En cuanto fuerza simbólica, avalada siempre por la 

fuerza real, el lenguaje es él mismo fuerza y, por ello, cabe hablar 

legítimamente del poder del lenguaje o del lenguaje del poder” (Sánchez, 

2007, p. 18). Se trata de la elevación de las relaciones de poder político y 

económico al plano de lo absoluto, haciendo del poder un nuevo fetiche 

(Sánchez, 2007, p. 40). En esta dinámica, los medios masivos de 

comunicación adquirirán un peso específico fundamental como dispositivos de 

reproducción simbólica del orden dominante. 

 

3. Naturaleza y complejidad de la violencia y el poder 

 

La referencia que hacemos al poder remite a una forma de dominación 

disfrazada de “sistema de vida, […] manipulación de ideas, credos y […] 

conciliación de ciencia y religiones” (Piñón, 2006, p. 39). Se trata de un poder 

que “por sus radios de ‘influencia’ de la racionalidad o de la organización, 

[construye] toda una maquinaria informativa de alienación planetaria, que ha 

convertido al hombre moderno en un ser unidimensional […]” (Piñón, 2006, p. 

39). Pero ese poder se constituirá en el ámbito de las prácticas y relaciones 

sociales de clase, no al margen de ellas. Así mismo, “[…] El parentesco de 

esos dos conceptos [poder y violencia] no indica una relación de base o 

fundamento del uno respecto del otro, sino la homogeneidad del campo” 

(Poulantzas, 1973, p.118). En ese sentido, el poder refiere a la capacidad de 

una clase para realizar intereses objetivos específicos, mientras que la 

violencia constituirá el medio para alcanzarlos. Por otra parte, la violencia no 

se reduce al empleo de la fuerza bruta, sino que se expresa de múltiples 

formas, puesto que “La dimensión simbólica del poder se ocupa de que el 

dominio se ejerza también sin violencia” (Han, 2016, p. 119). 

 

En otro sentido, “La violencia sistémica no es una violencia de la exclusión. 

Más bien convierte a todos en miembros y prisioneros del sistema, y los 

empuja a explotarse a sí mismos” (Han, 2016, p. 119). Es una especie de 

reproducción autopoiética que los sujetos naturalizan, interiorizan y 

reproducen sin conciencia de ello. Pero, no podemos obviar que los individuos 

explotarán y excluirán, o serán explotados y excluidos, en función de su 

pertenencia a una determinada clase, lo cual tiene que ver con el lugar que 

ocupan en las relaciones de producción. Esto, al mismo tiempo, refleja la 

complejidad y eficacia que han alcanzado el poder y la dominación al enajenar 

a los seres humanos de su propia condición. 

 

El poder puede ser entendido como tecnología en un entramado complejo 

de relaciones sociales, según Foucault; como guerra intelectual, coacción, 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 74 

 

 

consenso o fenómeno cultural, en palabras de Gramsci; como la 

reencarnación de “El Príncipe” de Maquiavelo; como Leviatán, según Hobbes; 

como hidra capitalista, de acuerdo a los zapatistas, o, como fetiche más 

complejo y capital vuelto “becerro de oro”, con Marx (Piñón, 2006, pp. 34-37). 

Como fenómeno complejo, el poder es forma y esencia al mismo tiempo; 

subyace en las relaciones de dominación que, con su rostro de “invisibilidad”, 

impedirá “que las víctimas de la violencia tomen conciencia directa de la 

relación de dominación” (Han, 2016, p. 117). 

 

El poder es fuerza, dominación violenta que funda la explotación; además, 

es obediencia, mando, dictadura conquistada por medio de la violencia. Es, 

concretamente, una relación peculiar entre los seres humanos, en la que los 

términos de la misma ocupan posiciones desiguales o asimétricas (Sánchez, 

2007, pp. 17, 18, 23, 29). Al mismo tiempo, se expresa a través de valores, 

ideas y creencias. En suma, no se trata de una cosa, sino de una relación 

social en la que unos mandan y otros obedecen. Y, justamente, es esa 

multidimensionalidad y dinamismo que adquiere lo que le otorga su carácter 

complejo, puesto que exige pensarlo en términos de relaciones, contextos y 

procesos, como sustenta Morín.1 

 

En el sistema del capital los mecanismos que utiliza el poder para ejercer la 

opresión, la explotación y la dominación de clase se han acentuado y 

perfeccionado. A decir de Sánchez Vázquez, ese poder de clase “[…] se 

asienta en definitiva en la fuerza y en las instituciones destinadas a ejercerla. 

[…] La dominación encuentra siempre oposiciones latentes o efectivas, 

resistencias reales o posibles, que requieren del ejercicio de la fuerza. [por esa 

misma razón] […] La historia hasta hoy ha sido relación de fuerzas en conflicto, 

[…], o lucha de clases, como dijeron Marx y Engels en el Manifiesto 

Comunista” (Sánchez, 2007, pp. 14, 15). En esta dinámica permanentemente 

conflictiva, no hay punto real de convergencia entre los intereses de las clases, 

pues mientras unos luchan por derechos humanos elementales (proletarios y 

clases medias), otros luchan por mantener sus privilegios (burgueses). 

 

Ahora bien, al igual que el poder y la dominación, en el siglo XXI la violencia 

ha adquirido matices sistémicos, por lo que debe considerarse como un 

“complejo real” que 

 

[…] se manifiesta en las guerras y en todas las instituciones que las 

soportan (ejércitos, armamentismo), en el ejército (obediencia irreflexiva 

del soldado, castigos fuertes, autoritarismos, jerarquización), en la 

economía (falta de recursos, explotación, discriminaciones, 

marginación), en la política (dominio de uno o varios partidos, 

totalitarismo, exclusión de los ciudadanos en la toma de decisiones, lucha 

                                                
1 La perspectiva epistemológica de Edgar Morín sobre la complejidad puede ser conocida a través de varias de sus 
obras; recomendamos, específicamente, su “Introducción al pensamiento complejo”. 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 75 

 

 

armada por el poder), en la ideología (subordinación de la información a 

intereses ajenos a la ‘verdad’, manipulación de la opinión pública, 

propaganda de conceptos de trasfondo violento y discriminador), en la 

familia (autoritarismo, discriminación de la mujer, subordinación de los 

hijos), en la enseñanza (pedagogías no liberadoras, autoritarismos 

pedagógicos, castigos corporales, intransigencias, desobediencia 

injustificada), en la cultura (etnocentrismo, racismo, xenofobia, 

discriminación de género, androcentrismo, consumismo). Aunque la 

violencia se institucionaliza socialmente, sólo en la historia ‘reciente’ de 

la humanidad se fija como un modo de mantener el poder y la supremacía 

de algunos grupos. (Jiménez, 2012, pp. 13-52) 

 

4. Construcción social y cultural de la violencia en México 

 

La violencia es una conducta aprendida social y culturalmente. Adquiere 

matices complejos conforme se complejizan las propias relaciones sociales. 

En un sistema de clases en permanente contradicción, como lo es el 

capitalismo, la violencia es un medio que subyace en las relaciones de poder 

y dominación, como ya lo hemos dicho. 

 

La cultura como producto de la actividad humana es una de las dimensiones 

de las que el poder se ha apropiado para enajenar a los seres humanos de la 

realidad y de su propio ser. Todo lo que en la sociedad capitalista se discute, 

se muestra, se elige y debe pensarse, es impuesto desde el poder como el 

“demiurgo de lo real”. Es así como la dominación se impone a través del 

espectro cultural vía sus “[…] espacios constitutivos como […] la Familia, el 

Estado, la Iglesia, los partidos, la prensa, la influencia de las metrópolis, las 

constituciones, la enseñanza primaria, la universidad, el cine, la radio, las 

historietas, la televisión. […] una diversidad que unifica un proceso selectivo 

donde el Estado tiene funciones determinantes: comprime, reduce, alisa” 

(Monsiváis, 1981, pp. 33-52). Los impactos de esa dominación se 

profundizarán a medida que se materializan en la vida cotidiana las ideas y 

prácticas sociales e individuales que el poder establece. 

 

En este contexto, el Estado como administrador del poder de clase, 

promueve, a través de su aparato político-ideológico, las pautas culturales; da 

forma y significado al consumismo y al aspiracionismo burgueses. Así, los 

procesos que implican la interrelación social de las clases subyugadas en la 

dinámica cotidiana, se irán modificando al punto de neutralizar su potencial 

cultural emancipador y, quizá porque se ha impuesto sutilmente en todos los 

ámbitos de la actividad humana; de modo que la violencia cultural desde el 

poder ha sido aceptada por diversos sectores como la norma que rige las 

relaciones sociales entre opresores y oprimidos. De esta forma, la 

construcción social y cultural de la violencia se da a través de la asimilación 

de conductas, sentidos comunes y valores que a la razón instrumental 

capitalista convienen. 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 76 

 

 

 

Como ejemplo, podemos mencionar el mito de la guerra del Estado bueno 

contra las bandas de narcotraficantes que asolaban al país, durante los 

mandatos de Felipe Calderón y Enrique Peña Nieto en México (2006-2018). 

La propaganda ideológica sirvió para justificar el miedo y el terror, los toques 

de queda, los estados de excepción y las terapias de shock económico contra 

la población, mediante la desaparición forzada, la persecución política y el 

asesinato de miles de personas, muchos de ellos “falsos positivos”,2 

propiciando con ello la imposición de reformas antihumanas de corte 

neoliberal. En una idea: sobre la base de un problema social se construyó todo 

un falso relato de la violencia, diseñado, financiado, promovido y ejecutado por 

el Estado, sus aparatos político-ideológicos y sus fuerzas armadas, legales e 

“ilegales”. Y no podríamos olvidar que en todo momento el Estado mexicano 

contó con la aquiescencia y asesoría permanente de las agencias de 

inteligencia militar norteamericanas, que fueron pieza clave en el diseño e 

implementación de la estrategia examinada. 

 

La construcción social y cultural de la violencia en México, erigida a partir 

del mito de las bandas de narcotraficantes, siguió un patrón similar al de 

Colombia, país en el que, durante la década de los 90 del siglo pasado, el 

Estado impulsó una estrategia basada en el discurso ideológico 

norteamericano del enemigo interno y del combate a las bandas de 

narcotraficantes, motivando el despliegue de todo el aparato represivo a lo 

largo y ancho del país; sin embargo, el caso colombiano demostró que la 

estrategia siempre estuvo dirigida, desde un inicio, a combatir los grupos 

guerrilleros y a generar una parálisis social a través de las terapias de shock 

económico y político, con el objetivo de crear condiciones propicias para la 

acumulación capitalista en la geografía colombiana y para afianzar la 

presencia militar norteamericana en la región. Vistos de manera conjunta, en 

ambos casos (colombiano y mexicano), la estrategia fue asesorada y 

financiada por los mismos aparatos de inteligencia norteamericanos, detalle 

que no es menor y que en sí mismo dice mucho. 

 

A través del “Plan Colombia” y la “Iniciativa Mérida”, el gobierno 

norteamericano entrenó y financió cuerpos militares en ambos países; al 

mismo tiempo, llegó a ejecutar operaciones abiertas y encubiertas en franca 

violación de esas soberanías nacionales y de los derechos humanos de sus 

habitantes. 

 

Sobre el mito de la guerra contra el crimen organizado, bandera ideológica 

del Estado mexicano durante los gobiernos de Felipe Calderón y Peña Nieto, 

es necesario apuntar que 

                                                
2 Para una comprensión de los falsos positivos recomendamos la lectura del texto: Teoría social del falso positivo: 
manipulación y guerra, de Rojas Bolaños, O.E., Insuasty Rodríguez, A., Mesa Duque, N., Valencia Grajales, J.F. y 
Zuluaga Cometa, H.A. Ediciones UNAULA. 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 77 

 

 

 

[…] en las esferas públicas de estas sociedades se [construyó] la imagen 

de que el crimen organizado se [había] vuelto un peligro en aumento, 

omnipresente y fuera de control, por lo que la única opción posible para 

enfrentarlo con éxito [era] una política represiva (legislaciones penales 

más duras, más cárceles, más policía y con mejores equipos, mayor 

vigilancia de grupos de alto riesgo, menor tolerancia a la protesta social, 

etcétera). De lo contrario, [bajo esa narrativa] el caos y la violencia 

criminales imperarían. (Estrada, 2013, pp. 204-210) 

 

En otras palabras, las guerras contra las drogas declaradas en México y por 

todo el mundo, han ocultado una estrategia de dominación, sometimiento y 

ejercicio del terror nacional y transnacional de Estado, pues “ante poblaciones 

amedrentadas, las soluciones de ‘mano dura’ y los gestos grandilocuentes 

resultan muy populares, aunque su eficacia sea, a largo y mediano plazos, 

muy cuestionable” (Estrada, 2013, 204-210). 

 

En el caso mexicano, lo que se diseñó como un discurso justificador de la 

violencia del Estado, pronto se transformaría en una cruzada terrorista contra 

la población; en no pocos casos, las fuerzas armadas coordinadas con grupos 

paramilitares, actuaron contra sectores sociales críticos del poder, a quienes 

se estigmatizó como violentos, terroristas y uno de los enemigos internos a 

vencer. El asesinato y desaparición forzada de los 43 jóvenes estudiantes de 

la Normal Rural “Raúl Isidro Burgos” de Ayotzinapa, Guerrero, en el 2014, es 

el ejemplo más significativo de estos dos periodos y la punta del iceberg de un 

largo periodo de terror de Estado que ha oscilado, con diversa frecuencia e 

intensidad, desde la década de los sesenta del siglo XX hasta el año 2014. En 

ese contexto, las protestas magisteriales, sindicales y estudiantiles contra las 

diversas reformas de corte burgués, fueron reprimidas con toda la fuerza del 

Estado. A lo largo de amplios territorios y durante este periodo, los asesinatos 

selectivos de dirigentes sociales, las desapariciones forzadas, la militarización 

del territorio, además del ataque permanente y sistemático hacia la 

organización comunitaria, no fueron la excepción sino la regla. Por otra parte, 

los principales medios de comunicación subordinados al Estado actuaron 

como verdaderos frentes de terrorismo mediático, promoviendo la 

estigmatización de la lucha social y ubicando en el mismo rango a maestros, 

sindicalistas, estudiantes, pueblos originarios, campesinos y narcotraficantes. 

 

En México, la violencia se convirtió en el tema central de la agenda 

gubernamental en el momento en que se decidió su criminalización, es 

decir, cuando se utilizó la fuerza armada para su combate, identificando 

al narcotráfico como la actividad ilegal principal que había causado 

distorsiones en el ejercicio estatal respecto a su función de seguridad 

pública, en el plano local y regional, habían desarrollado fuertes vínculos 

con los negocios ilícitos del narcotráfico. 

Por tal motivo, la prioridad del gobierno federal, al menos en el sexenio 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 78 

 

 

presidencial de Felipe Calderón Hinojosa (2006-2012) [y extensivo al de 

Peña Nieto (2012-2018)], fue la ‘recuperación’ del control de la seguridad 

pública en los territorios que consideró que estaban en ‘manos’ de las 

mafias de los estupefacientes, a través de la detención de los principales 

participantes del negocio ilegal y el castigo a sus aliados, que se 

desempeñaban en algún nivel de la autoridad y en los cuerpos policíacos. 

[…] 

El miedo y el temor, considerados como dos resultados subjetivos de 

la violencia, en realidad han ayudado a generar una creencia colectiva de 

que la vida y el patrimonio personal están amenazados ante la [supuesta] 

incapacidad del Estado para controlar la expansión de las actividades 

ilícitas, que posteriormente se podrían convertir en criminales. (Vite, 

2015) 

 

En la implementación de esta estrategia siempre hubo la intencionalidad de 

construir una realidad ficticia que diera orden al comportamiento social. Por 

“construcción social”, orientada desde una organización política estatal u otra 

dotada de poder, aquí nos referimos a la forma en que las personas asignan 

un significado al mundo, a partir de ciertas ideas que les son impuestas sin 

necesariamente darse por enteradas. 

 

Es así que, en la cultura nacional como complejo entramado de formas de 

hacer y pensar, también se afianzaron temores, estereotipos, hábitos de 

consumo, actitudes y prácticas dictadas desde el poder, como línea explicativa 

a todos los problemas sociales. 

 

En este contexto, bajo la llamada guerra contra el narcotráfico y la necesidad 

de combatirlo para garantizar la “paz social” en México, se sustituyó el debate 

sobre las causas de la violencia; a cambio, se implantó el relato de las bandas 

criminales disputándose el control territorial con otras bandas y con el propio 

Estado, en cuya difusión y recepción los medios de comunicación masivos 

jugaron un papel clave (radio, prensa, televisión, redes sociales, etc.). La 

actividad de estos medios se centró en la ficción y la distorsión de la vida 

cotidiana. Su “oferta cultural” derivó en la explotación del morbo y la promoción 

de una narrativa oficial, mostrando al Estado como protagonista y a las 

llamadas organizaciones criminales como antagonistas: “Los buenos somos 

más”, rezaba el lema del Estado en esta declarada guerra. 

 

Al respecto, 

 

[p]odrían señalarse otras formas de mistificación [de la violencia del 

Estado]. Con todo […] en muchas de ellas habría una operación 

semejante: el encubrimiento de un sentido claro por otro confuso […]. De 

ahí que la ‘falsedad’ ideológica no sea un error cualquiera, sino un 

encubrimiento o distorsión […]. (Villoro, 2023, p. 238) 

 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 79 

 

 

 

Recordemos, según el relato difundido, que la declaratoria oficial de guerra 

del Estado contra los “malos” fue hecha en legítima defensa, pues estos 

grupos significaban una amenaza contra la soberanía, las instituciones y la 

vida pública. En una nación en la que, de acuerdo con datos del INEGI, solo 

entre el 2007 y el 2012 el total de muertes violentas u homicidios fue de 121, 

616, la distorsión de las prácticas y la percepción social en torno a la violencia 

generó la creación de sentidos y opiniones comunes. Sin embargo, mientras 

los relatos oficiales se apropiaban de los medios y del imaginario colectivo, “La 

muerte y la acumulación […] se [entrelazaban] en territorios […] sembrados de 

cuerpos. [pues] Las fronteras entre el crimen organizado, las empresas que 

[operaban] en la legalidad y las instituciones del Estado se [difuminaban]” (De 

Coss, 2015). 

 

5. Terrorismo, Estado y fascismo en el siglo XXI 

 

Al grito de “¿¡la vida o el capital!?” poderosos ejércitos de soldados y 

contratistas, armados y amaestrados con lo último en tecnología bélica y las 

“encíclicas” de Von Hayek-Friedman, desfilan sus botas y los fríos cálculos de 

ganancia lo mismo por Irak, Siria, Afganistán, Libia, Palestina, o haciendo 

antesala en Venezuela, bajo los eslóganes que siguen ya parte del imaginario 

colectivo de nuestros tiempos: “Es necesaria una intervención humanitaria 

para  restablecer la democracia y el estado de derecho”; “urge una intervención 

humanitaria para salvar al pueblo de la tiranía y el terror”, o, “se tiene que 

eliminar todo aquello que atente contra nuestro estilo de vida y libertades”. 

 

Este tipo de arengas proliferaron después del 11 de septiembre del 2001, 

cuando el mundo fue testigo del atentado a las Torres Gemelas de Nueva York, 

acontecimiento que recrudeció la devastación imperial del mundo y que 

significó, en ese entonces, el argumento perfecto asumido “por el […] equipo 

de gobierno de Estados Unidos para desarrollar la doctrina de la seguridad 

nacional sustentada en los conceptos de hegemonía mundial, guerra 

preventiva y unilateralismo basado en la razón de la fuerza, que hoy inspiran 

la política exterior -e interior- de la gran potencia estadunidense” (Fazio, 2012, 

p. 11) y que  ha puesto a la humanidad y a la naturaleza al borde del exterminio. 

 

Como en una metáfora de la divina comedia, el gobierno de Estados Unidos 

por ese entonces creo sus círculos del infierno y liberó a todos sus demonios 

para castigar, declarando la lucha del bien contra el mal, en la que el bien la 

encarnaron empresas transnacionales, alas conservadoras del clero, estados 

cipayos y organismos financieros internacionales; el mal, todos aquellos 

pueblos, organizaciones o países opuestos a sus planes expansionistas, a 

quienes se les aplicó el adjetivo de “terroristas”, según lo que las leyes 

estadounidenses dictaran y con las implicaciones que esto trajo: más guerras 

de invasión; eliminación selectiva de objetivos que a juicio norteamericano 

representaran un obstáculo para sus planes en cualquier país; terrorismo 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 80 

 

 

mediático, mediante lo cual, medios pro yanquis en todo el mundo se 

encargaron de difundir noticias falsas que enaltecieron el “humanismo” de ese 

país como vaca sagrada de la legalidad, la democracia, la libertad, el orden 

mundial y más. 

 

Lo que realmente sucedió fue que, 

 

[…] después de los atentados del 11 de septiembre de 2001 en Estados 

Unidos y como resultado de la llamada ‘lucha contra el terrorismo’, se 

globalizan las condiciones de excepción a partir de las cuales los 

derechos civiles [fueron] virtualmente suspendidos para dar origen a 

procesos de militarización, paramilitarización, control de fronteras, 

aeropuertos, persecución de población emigrante con y sin documentos, 

sobrevigilancia de la ciudadanía, […] detención de personas sin órdenes 

de arresto, utilización masiva de la tortura, secuestro de personas y 

traslado a prisiones clandestinas, cambios en los marcos jurídicos, como 

la llamada ‘Ley Gestapo’, que en México, fue aprobada en diciembre del 

2009, que en la práctica [podrían] ser aplicados a un amplio rango de 

resistencias y disidentes políticos. (López, 2014, p. 11) 

 

En otras palabras, el principal Estado terrorista en la historia de la 

humanidad, escudado tras el discurso de la lucha contra el terrorismo mundial, 

afianzó su cruzada utilizando para ello las más diversas y despiadadas formas 

de violencia a un nivel nunca visto: el de una guerra compleja que combinó 

todos los medios científico-técnicos, militares, industriales, políticos, legales, 

culturales, ideológicos, económicos y mediáticos. Con el paso de los años, 

pronto se comprobaría que la llamada “guerra contra el terrorismo”, 

emprendida por la clase dominante norteamericana, no era más que un artificio 

retórico tras el cual se ocultaban los verdaderos intereses imperiales y 

geopolíticos. Después de los atentados del 11 de septiembre, muchos 

analistas se plantearon los posibles escenarios de dicha cruzada, pero pocos 

fueron los que se preguntaron: “¿Qué está preparando contra el mundo un 

régimen que no se caracteriza precisamente por su inteligencia, sus 

escrúpulos, ni por la fineza de sus maniobras?” (Almeyra, 2002). A raíz de esta 

declaratoria, otros estados y burguesías afines a los intereses imperiales 

norteamericanos decretaron sus propias guerras, a las que bautizaron como 

“contra el crimen organizado”, que en los hechos han significado y dejado, 

entre otras secuelas, torturas extrajudiciales, persecución y hostigamiento 

contra disidentes, desapariciones forzadas, desplazamientos forzados y 

crímenes de odio racial, mismas que reforzaron la política de estado de 

excepción mundial decretada por gobiernos de los Estados Unidos. 

 

El distractor de las “guerras contra el crimen organizado” apuntaló al 

imperialismo norteamericano, su pretendida hegemonía sobre las áreas de 

inversión de capital y el mercado de la fuerza de trabajo en su disputa 

geopolítica contra China y Rusia. En toda esta trama, muchos Estados 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 81 

 

 

cumplieron y siguen cumpliendo su papel como apéndices del capital y como 

“el orden que legaliza y afianza la opresión”, como en su momento lo 

visualizaba Marx. 

 

Así, la declaratoria de guerra contra el terrorismo fue el justificante perfecto 

para el despliegue de todo el aparato represivo norteamericano contra los 

pueblos del mundo, y, desde un inicio, se sustentaría en las más despiadadas 

formas de violencia. Como en toda guerra, el objetivo era la destrucción del 

enemigo por todos los medios posibles. La cruzada, promovida como un 

esfuerzo extraordinario para liberar a la humanidad de las garras del 

terrorismo, ha tenido de todo: establecimiento de cárceles clandestinas por el 

mundo, asesinatos selectivos de dirigentes de países, invasiones, golpes de 

Estado, además del saqueo de recursos estratégicos y otros bienes de la 

naturaleza en los países invadidos. 

 

A pesar de los discursos de la lucha por la libertad y las bondades de la 

cruzada, esta se ha implementado a sangre y fuego. Se ha tratado, como lo 

propone Valqui Cachi, y coincidiendo con Arizmendi, “[…] de una era 

capitalista de barbaries, [en la que] prevalecen el terrorismo de Estado 

(torturas, desapariciones forzadas y ejecuciones expeditas), el genocidio, 

inevitables tendencias fascistas, bestiales racismos, ecocidios, una boyante 

industrialización de las guerras” (Valqui, 2024, p. 95). 

 

Respecto a la guerra, Klauzewitz criticaba a quienes 

 

[…] imaginaban que existe una manera artística de desarmar o derrotar 

al adversario sin excesivo derramamiento de sangre, […]. Esta es una 

concepción falsa que debe ser rechazada, pese a todo lo agradable que 

pueda parecer. En asuntos tan peligrosos como la guerra, las ideas falsas 

inspiradas en el sentimentalismo son precisamente las peores. Como el 

uso máximo de la fuerza física no excluye en modo alguno la cooperación 

de la inteligencia, el que usa esta fuerza con crueldad, sin retroceder ante 

el derramamiento de sangre por grande que sea, obtiene una ventaja 

ante el adversario, siempre que este no haga lo mismo. (Klauzewitz, 

2015, p. 35) 

 

Si bien el planteamiento de Klausewitz sobre la guerra no considera el 

carácter de la lucha de clases, de este podemos retomar algunos elementos 

que nos permiten comprender su magnitud e impactos: crueldad y uso del 

terror con el fin de liquidar al enemigo.  

 

Al unísono de la supuesta guerra contra el terrorismo resurgió con fuerza el 

fascismo en el mundo. Bajo el corolario de una de las peores crisis que el 

capitalismo haya experimentado en su historia, y con la guinda del desarrollo 

de nuevas tecnologías para la guerra y el terror, el imperio norteamericano y 

aliados se dispusieron a desplegar todas sus capacidades destructivas, contra 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 82 

 

 

los pueblos del mundo y contra sus potenciales contrincantes 

interimperialistas. Coincidencia o no, el fascismo surge y resurge en las etapas 

de crisis general del capitalismo. En otras palabras: en las crisis del sistema, 

al agudizarse las contradicciones de clase, el orden burgués necesita de una 

ideología que permita el sometimiento a través del terror y la fuerza del Estado, 

pero que al mismo tiempo garantice la correlación de fuerzas en la lucha de 

clases a favor de la burguesía. Es justo el carácter anticomunista, militarista y 

terrorista del fascismo, la cualidad que lo distingue como ideología que 

favorece la acumulación de capital en beneficio de las burguesías locales y 

transnacionales. 

 

Ejemplo de lo dicho son las expresiones de Jair Bolsonaro al presentar a su 

nuevo partido durante la campaña política que lo llevó a la presidencia de 

Brasil en el año 2019, con arengas para que “Nuestra bandera jamás sea roja”, 

o sus expresiones de repudio al socialismo y al comunismo, lo cual no son en 

ningún sentido sucesos aislados o sin sentido, sino parte de la nueva ola 

fascistoide que recorre el mundo. De igual manera, Donald Trump, durante su 

primer y segundo mandatos ha expresado en reiteradas ocasiones su abierta 

inclinación anticomunista, al mismo tiempo que paradójicamente tiene 

favorecimientos y teje alianzas acomodaticiamente con gobernantes del 

ámbito exsoviético, China, Corea del Norte o de sectores cercanos a este 

campo. Por ejemplo, en el 2017 declaró el 7 de noviembre como el Día 

Nacional para las Víctimas del Comunismo, en ocasión del centenario de la 

Revolución Bolchevique. Tácitamente reconoció que el comunismo es un 

desafío actual, no solo un hecho histórico. De igual manera, se posiciona con 

inclinaciones favorecedoras que callan ante el genocidio cínico perpetrado por 

el sionismo judío contra el pueblo palestino, transmitido en vivo y a todo color 

por los medios de comunicación occidentales; la actualización del “Plan 

Cóndor” para América Latina, con un Javier Milei en Argentina que se ha 

erigido como símbolo de la ultraderecha mundial, o como en el caso reciente 

de Perú, en donde según teleSUR (2025), José Jerí juramentó un gabinete 

compuesto por figuras de ultraderecha tras asumir la presidencia de Perú, 

después de un golpe de Estado contra otra golpista, Dina Boluarte. 

 

En las condiciones actuales, una vía en la que se expresa el resurgir del 

fascismo se relaciona con los propósitos del imperialismo norteamericano y 

sus aliados para preservar y profundizar la dominación. Desde el 2001, 

aumentaron el terror y la fascistización de sectores ligados a la llamada 

ultraderecha en el mundo, principalmente en países históricamente 

subyugados a los intereses norteamericanos; aunque no solo en éstos. La 

dinámica del imperialismo con el auspicio de Estados cipayos aceleró la 

violencia en el mundo, lo cual se expresa en el aumento del paramilitarismo, 

los golpes de Estado y la represión de la protesta social bajo métodos crueles 

de estados de excepción y toques de queda. 

 

 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 83 

 

 

 

Profundizando sobre el resurgir del fascismo, Luis Arizmendi reflexiona: 

 

[…] el nazifascismo está lejos de constituir un episodio histórico aislado 

externo al capitalismo y su poder. […] el entrecruzamiento del ‘progreso’ 

tecnoeconómico del capitalismo con una creciente devastación 

desplegada mediante violencia político-destructiva, como una fuerza 

implacable que conduce al Estado de Excepción como la ‘regla’, es decir, 

como la tendencia epocal de nuestra era. […] cuando el neofascismo se 

ha dotado de soporte transatlántico, en EU y Europa, avanzando no solo 

hacia Ucrania y Europa del Este, sino también hacia el Sur, empezando 

por Sudamérica, […] haciendo pedazos las ilusiones del siglo XX como 

el Siglo del Progreso, conforman un duro desciframiento del Estado de 

excepción y la barbarie moderna como tendencia epocal de la 

mundialización capitalista. (Arizmendi, 2019, p. 11) 

 

Asumimos que las conjeturas sobre la violencia sistémica necesariamente 

tienen que articularse con un análisis de la complejidad capitalista vista como 

totalidad. El terrorismo de Estado, en este sentido, no es un fenómeno aislado, 

sino uno de los productos más elaborados de la violencia capitalista, del que 

observamos sus verdaderos alcances cuando el sistema entra en sus agudas 

y cíclicas crisis; tal como Arizmendi nos lo recuerda al afirmar que “Hasta ahora 

las grandes crisis han operado históricamente como dispositivos esquizoides: 

con ellas el capitalismo se desestabiliza pero siempre las usa como medios 

para apuntalar su poder” (Arizmendi, 2011, p. 195). Desde ese encuadre, 

represiones, exterminios, terrorismos sistémicos, pandemias, desapariciones 

forzadas, torturas, guerras y devastación de la madre tierra han servido a este 

fin. 

 

En conclusión, el capitalismo y sus Estados, como órganos de dominación 

y opresión de clase, han llevado la solución de las contradicciones al terreno 

de la guerra, bajo seudónimos tales como “guerra contra el terrorismo”, “guerra 

contra el narcotráfico”, “intervenciones humanitarias”, “guerras por la 

democracia” u otros adjetivos que disfrazan toda una estrategia de dominación 

mundial de clase. 

 

Referencias bibliográficas 

 
-Libros  

 

Alonso, J. (2019). Exploraciones anticapitalistas. Cátedra Interinstitucional 

Universidad de Guadalajara-CIESAS-Jorge Alonso.  

 

Clausewitz, C. von. (2015). De la guerra. Editorial Colofón. 

 

Fazio, C. (2012). Terrorismo de Estado. Universidad Autónoma de la Ciudad 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 84 

 

 

de México. 

 

Fazio, C. (2016). Estado de emergencia. De la guerra de Calderón a la guerra 

de Peña Nieto. Grijalbo. 

 

Han, B.-C. (2016). Topología de la violencia. Herder Editorial. 

 

Klein, N. (2007). La doctrina del shock: El auge del capitalismo del desastre 

[Edición digital difundida por Solidaridad Obrera]. Confederación 

Sindical Solidaridad Obrera. 

https://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/libros/Naomi%20Klei

n%20-%20La%20doctrina%20del%20shock.pdf  

 

Lenin, V. I. (1976). El Estado y la Revolución. Progreso.  

 

López y Rivas, G. (2012). Estudiando la contrainsurgencia de los Estados 

Unidos: manuales, mentalidades y usos de la antropología. Universidad 

de San Carlos de Guatemala, Escuela de Ciencia Política, Cátedra Karl 

Marx.  

 

López y Rivas, G. (2015). Estudiando la contrainsurgencia de Estados Unidos: 

Manuales, mentalidades y usos de la antropología. USAC-ECP, 

Cátedra Karl Marx. 

 

Mastrogiovanni, F. (2016). Ni vivos ni muertos. La desaparición forzada en 

México como estrategia de terror. Debolsillo Premium. 

 

Morin, E. (2007). Introducción al pensamiento complejo. Gedisa. 

 

Piñón Gaytán, F. (2006). Filosofía y poder. Los rostros del Leviatán. Centro de 

Estudios Sociales Antonio Gramsci A.C. 

 

Poulantzas, N. (1973). Poder político y clases sociales en el capitalismo. Siglo 

XXI Editores. 

 

Rojas Bolaños, O. E., Insuasty Rodríguez, A., Mesa Duque, N., Valencia 

Grajales, J. F. y Zuluaga Cometa, H. A. (2020). Teoría social del falso 

positivo: manipulación y guerra. Ediciones UNAULA. 

https://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/kavilando/20201009104442/0

.pdf  

 

Sánchez Vázquez, A. (2007). Entre la realidad y la utopía. Ensayos sobre 

política, moral y socialismo. Fondo de Cultura Económica. 

 

 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 85 

 

 

-Capítulos de libro 

 

Arizmendi, L. (2011). La desmercantificación ante la crisis epocal del 

capitalismo. En L. Arizmendi (Coord.), Horizontes de la vuelta de siglo 

(pp. [sin número]). IPN. 

 

Arizmendi, L. (2018). Walter Benjamin. La dialéctica de la modernidad entre 

los prismas del nazifascismo y la utopía. En L. Arizmendi et al. (Coords.), 

La dialéctica de la modernidad y sus prismas (p. 14). Rosa Luxemburg 

Stiftung. 

 

-Artículos de revista 

 

Estrada Saavedra, M. (2013). Fernando Escalante Gonzalbo, El crimen como 

realidad y representación. Estudios Sociológicos, 31, 204-210. 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=59858911011 

 

Garzón Valdés, E. (1989). El terrorismo de estado (El problema de su 

legitimación e ilegitimidad). Revista de Estudios Políticos, (65), 35-55. 

 

Jiménez-Bautista, F. (2012). Conocer para comprender la violencia: origen, 

causas y realidad. Convergencia. Revista de Ciencias Sociales, 19(58), 

13-52. https://doi.org/10.29101/crcs.v0i58.1091 

 

Monsiváis, C. (1981). Notas sobre el Estado, la cultura nacional y las culturas 

populares en México. Cuadernos Políticos, (30), 5-22. 

https://www.jstor.org/stable/41810884  

 

Vite Pérez, M. Á. (2015). Interpretaciones sobre la violencia mexicana: 

alcances y límites. Espiral. Estudios sobre Estado y Sociedad, 22(63), 

267-278. https://doi.org/10.32870/espiral.v22i63.1673 

 

-Artículos periodísticos  

 

Almeyra, G. (2002). ¿Qué está preparando contra el mundo ese régimen? La 

Jornada. https://www.jornada.com.mx/2002/10/06/010a1pol.php  

 

Almeyra, G. (2017). Barcelona: la piedra y la mano. Kaos en la Red. 

https://archivo.kaosenlared.net/barcelona-la-piedra-y-la-mano/index.html 

 

teleSUR. (2025). Presidente no electo de Perú juramenta gabinete integrado 

por figuras de ultraderecha. News. https://www.telesurtv.net/news/peru-

presidente-jose-jeri-juramenta-gabinete-ultraderecha-20251014-

0010.html 

 



Facultad de Ciencias Sociales - Universidad Nacional de Cajamarca ISSN: 3028-9890 (en línea) 

ACS 
Alternativas en Ciencias Sociales 

Volumen 2, N° 1, 2025 86 

 

 

-Sitios web y artículos digitales 

 

De Coss, A. (2015). El despojo infinito: México visto a través de David Harvey. 

Horizontal. https://horizontal.mx/el-despojo-infinito-mexico-visto-traves-

de-David-Harvey/ 

 

Rebelión.org. (2017). Barcelona: la piedra y la mano. Rebelión. 

https://rebelion.org 

 

 


