
quaestio iuris

329
Te

cn
ol

og
ía

s 
de

 la
 r

up
tu

ra
: u

na
 c

rí
ti

ca
 

fil
os

ófi
ca

 d
el

 d
er

ec
ho

 fr
en

te
 a

 la
 d

eg
ra

da
ci

ón
 

am
bi

en
ta

l d
es

de
 la

s 
so

ci
ed

ad
es

 p
ri

m
it

iv
as

 
ha

st
a 

la
 e

ra
 d

ig
it

al

DOI: https://doi.org/10.70467/rqi.n15.17



quaestio iuris

Tecnologías de la ruptura: una crítica filosófica del 
derecho frente a la degradación ambiental desde 
las sociedades primitivas hasta la era digital

Technologies of Rupture: A Philosophical Critique 
of Law in the Face of Environmental Degradation 
from Primitive Societies to the Digital Era

MENDOZA COBA, Alcides 1

Recibido: 15.10.2025
Evaluado: 25.11.2025
Publicado: 28.12.2025

1 Profesor en Ciencias, Abogado, Estudios concluidos en Investigación y Docencia Universitaria por las 
Universidad Católica de Trujillo, Magister en Derecho Penal y Criminología, Doctor en Ciencias Mención 
Derecho por la UNC. Docente de EBR, y docente invitado de Pregrado y Posgrado de la UNC. Gerente 
del Estudio Jurídico, Investigaciones Científicas y Jurídicas DALHY SAC. Correo: amendozaco@unc.
edu.pe   Código ORCID:  0000-0002-6361-8065

Sumario

I. Introducción. II. Métodos y técnicas. III. La construcción 
filosófico - jurídica de la ruptura ontológica entre humanidad y 
naturaleza: de la teoría clásica a las críticas contemporáneas. 
IV. Genealogía de las tecnologías de la ruptura. V. El derecho 
como legitimador de la ruptura tecnológica. VI. Daños sobre 
comunidades ancestrales, tribales y afines. VII. Principio 
de reciprocidad como base para un nuevo derecho. VIII. 
Propuesta normativa: un derecho para la post-ruptura. IX. 
Conclusiones. X. Lista de Referencias

Resumen 

El presente artículo desarrolla una crítica iusfilosófica a las 
tecnologías, que se ha considerado llamar, en este artículo, 
de ruptura en la relación  del hombre con la complejidad de la 
naturaleza, vale decir desde el descubrimiento del fuego hasta 
el uso de la inteligencia artificial, mostrando en cada acápite 
cómo el derecho ha ido legitimando la separación del hombre-
naturaleza en el transcurso de la historia de la humanidad 
porque se ha priorizado, para el derecho ambiental, la regulación 
antropocéntrica, pero que ante la crisis ambiental contemporánea 
se ha dirigido, en algunas situaciones desde la mirada ecocéntrica 
y cosmocéntrica, pero que se han convertido en permitir el daño 



quaestio iuris

331

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es

hasta cierto límite, pero dejando de lado la ontología relacional de 
las comunidades que han generado vínculos materiales, místicos, 
espirituales y normativos que empoderan y protegen la amplia red 
de mecanismos ambientales. El objetivo central de este artículo es 
analizar cómo las distintas tecnologías históricas han configurado 
procesos progresivos de distanciamiento entre humanidad y 
naturaleza, y de qué modo el derecho, desde sus expresiones 
tempranas hasta sus manifestaciones en la era digital, incluida 
la inteligencia artificial, ha contribuido a consolidar y profundizar 
estos procesos. En el desarrollo se evidencia que en cada etapa 
la regulación ambiental ha ido distanciándose de la naturaleza 
real de la naturaleza, dejando de lado la reciprocidad, el cuidado 
y límites ecológicos. El artículo concluye que solo un derecho 
de la post-ruptura, fundado en la relacionalidad, reciprocidad, el 
pluralismo jurídico y el reconocimiento del territorio como sujeto 
de derecho, hará posible construir un modelo de sostenibilidad 
basado en la complejidad de la naturaleza.

Palabras Claves: Tecnologías de la ruptura, derecho ambiental, 
relacionalidad, pluralismo jurídico, extractivismo, filosofía del 
derecho, inteligencia artificial, ontologías indígenas, reciprocidad, 
sostenibilidad integral.

Abstract 

This article develops a jus-philosophical critique of the 
technologies that, for the purposes of this work, are referred to 
as rupture technologies in the relationship between humanity 
and the complexity of nature—from the discovery of fire to the 
contemporary use of artificial intelligence. Each section shows how 
law has progressively legitimized the separation between humans 
and nature throughout history by prioritizing an anthropocentric 
framework in environmental regulation. Even when certain 
contemporary approaches adopt ecocentric or cosmocentric 
perspectives, they often end up allowing environmental harm 
within “acceptable limits,” overlooking the relational ontologies 
of communities that have cultivated material, spiritual, symbolic, 
and normative bonds that safeguard the intricate web of ecological 
processes. The central objective of this article is to analyze how 
historical technologies have configured progressive processes 
of distancing between humanity and nature, and how law— from 
its earliest expressions to its digital-era manifestations, including 
artificial intelligence— has contributed to consolidating and 
deepening these processes. The analysis shows that, in each 
historical stage, environmental regulation has moved further 
away from the real nature of nature, disregarding reciprocity, 
care, and ecological limits. The article concludes that only a post-
rupture legal paradigm—grounded in relationality, reciprocity, 



quaestio iuris

332

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es

legal pluralism, and the recognition of territory as a subject of 
rights—will make it possible to construct a model of sustainability 
that genuinely reflects the complexity of nature.

Keywords: Rupture technologies, environmental law, 
relationality, legal pluralism, extractivism, philosophy of law, 
artificial intelligence, Indigenous ontologies, reciprocity, integral 
sustainability.

I. Introducción 

Es necesario señalar, en primer lugar, que la relación entre 
la humanidad y la naturaleza ha estado atravesada por un 
progresivo proceso de distanciamiento. Aunque en las últimas 
décadas se advierte una creciente preocupación por conservar 
el medio ambiente y los ecosistemas, dicho alejamiento no es 
únicamente material: desde una mirada filosófica, constituye una 
verdadera ruptura ontológica. Desde las primeras herramientas 
líticas creadas para garantizar la supervivencia del ser humano en 
evolución, hasta los sofisticados sistemas de inteligencia artificial 
contemporáneos, cada avance tecnológico ha permitido un mejor 
acceso, control y transformación del entorno, pero también ha 
implicado un incremento en el gasto energético, tanto de quien 
produce la herramienta como de quien la utiliza.

A lo largo de este recorrido, las tecnologías han redefinido la 
manera en que las distintas sociedades, desde las comunidades 
tribales y campesinas hasta las grandes urbes modernas, se 
vinculan con su entorno. Lo que alguna vez fue un espacio de 
coexistencia, cargado de significados simbólicos y vitales, se 
ha convertido progresivamente en un territorio de intervención, 
optimización y explotación destinado a producir recursos y 
satisfacer las crecientes necesidades humanas. Con ello, 
mientras la técnica ofrece bienestar y comodidad, también 
genera deterioro ambiental y afecta los procesos biológicos 
esenciales para la vida de todos los seres vivos, incluido el propio 
ser humano.

En segundo lugar, resulta evidente que la historia de la humanidad 
puede comprenderse como una sucesión de tecnologías que, en 
la medida en que expresan un mayor ingenio humano, amplían 
también la capacidad de intervención y transformación del 
entorno. Este proceso ha profundizado la ruptura ontológica 
con la naturaleza. La separación se inicia con las herramientas 
rudimentarias de las sociedades primitivas y se acelera 
progresivamente hasta desembocar en la maquinaria industrial, 
el uso intensivo de combustibles fósiles, la digitalización 
contemporánea y el vertiginoso desarrollo de la inteligencia 



quaestio iuris

333
artificial. Cada una de estas etapas no solo ha modificado de 
manera drástica los ecosistemas, sino que además ha obligado 
a los estados democráticos a adoptar una legislación ambiental 
cada vez más extensa y urgente. Sin embargo, muchas de estas 
normas no garantizan una protección real del medio ambiente, 
pues en numerosas ocasiones responden más a estrategias de 
contención social destinadas a reducir la protesta de diversas 
poblaciones que a una política ecológica genuina.

En este tránsito histórico, el entorno dejó de ser un espacio 
de coexistencia, reciprocidad y equilibrio, para convertirse 
en un ámbito de intervención, dominio, cálculo, exploración 
y explotación técnica. A medida que las tecnologías se 
perfeccionan, se reduce el tiempo necesario para degradar un 
ecosistema, mientras que los procesos de recuperación ambiental 
requieren lapsos considerablemente mayores o, en algunos 
casos, resultan imposibles. Por esta razón, Descola (2016) y 
Mumford (2010) sostienen que la crisis ambiental contemporánea 
es inseparable de la historia tecnológica de la humanidad.

Frente a la situación escrita líneas arriba, el derecho no emergió 
como un contrapeso crítico capaz de limitar la expansión de las 
tecnologías de intervención sobre la naturaleza, sino que se 
configuró como un acompañante estructural de dicha ruptura. 
Desde las primeras codificaciones de la propiedad hasta los 
regímenes contemporáneos de ordenamiento territorial y 
gestión de recursos, las arquitecturas normativas han operado 
como dispositivos que legitiman la extracción, la apropiación 
y la reorganización de los ecosistemas. En esa trayectoria, el 
derecho consolidó ontologías que situaron a la naturaleza como 
objeto disponible, ya sea bajo perspectivas antropocéntricas, 
ecocéntricas o incluso cosmocéntricas, todas ellas insuficientes 
para frenar el deterioro ambiental porque se sostienen, de un 
modo u otro, en la idea de una naturaleza administrable y no en 
la de una comunidad ecológica con agencia propia.

En el escenario contemporáneo, la proliferación de normas 
ambientales producidas desde matrices estatistas y occidentales 
no ha logrado revertir esta tendencia; por el contrario, ha 
profundizado una racionalidad tecnocrática que asume la 
crisis ecológica como un fenómeno gestionable mediante 
instrumentos burocráticos, estándares de control o indicadores 
de cumplimiento. Tal aproximación jurídica administra el daño, 
lo regula y lo clasifica, pero no interroga los presupuestos 
civilizatorios que lo hacen posible: la expansión ilimitada, la 
productividad como valor rector, la separación radical entre 
cultura y naturaleza, o la idea de que la vida no humana es un 
insumo de disponibilidad permanente. Así, el derecho permanece 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

334
atrapado en paradigmas que, antes que enfrentar la degradación 
ecológica, terminan reproduciéndola bajo nuevas formas de 
legitimación institucional.

La tensión adquiere una intensidad particular en América 
Latina, donde los marcos regulatorios estatales conviven, con 
evidentes zonas de conflicto, junto a prácticas ancestrales de 
pueblos indígenas y comunidades campesinas que mantienen 
vínculos relacionales, espirituales y ecológicos con sus territorios. 
Diversos estudios antropológicos han mostrado que estas 
comunidades se inscriben en ontologías que desdibujan la 
separación moderna entre naturaleza y sociedad, configurando 
concepciones de mundo en las que el territorio no es un recurso, 
sino un entramado vivo de relaciones (Descola, 2016).

A pesar de que los ordenamientos jurídicos contemporáneos 
reconocen derechos colectivos, territoriales y culturales, e 
incluso consagran la consulta previa como garantía básica, 
su implementación concreta se encuentra con frecuencia 
subordinada a políticas extractivas y a dinámicas de despojo 
territorial. Tal como advierte Gudynas (2015), la expansión 
del extractivismo en la región ha reducido estos derechos a 
mecanismos procedimentales que rara vez alteran la estructura 
de poder que sostiene la explotación intensiva de recursos. En 
paralelo, Escobar (2014) señala que la consulta previa suele 
ser instrumentalizada para legitimar decisiones ya tomadas, 
reproduciendo una forma de participación meramente formal 
que no transforma la relación colonial entre Estado, mercado y 
comunidades.

Este distanciamiento entre reconocimiento normativo y eficacia 
material revela un desfase estructural entre el derecho ambiental 
positivo, anclado en categorías modernas y estatocéntricas, y 
las ontologías comunitarias que conciben a la naturaleza como 
un sujeto portador de vida y memoria. La disonancia, lejos de 
ser un problema meramente técnico, muestra la incapacidad del 
derecho occidental para acoger visiones del mundo que exceden 
la lógica funcionalista de los recursos y que, como sostiene De 
la Cadena (2015), comprenden a la tierra como un agente con 
el que se dialoga, se convive y se coexiste.

En el Perú, esta contradicción adquiere una particular complejidad 
por la coexistencia de un ordenamiento jurídico que reconoce 
la pluriculturalidad del Estado con un modelo económico que 
continúa privilegiando la explotación intensiva de los recursos 
naturales. Aunque la Constitución de 1993 incorporó derechos 
colectivos relacionados con la identidad étnica, la autonomía 
comunal y el uso tradicional del territorio, la vigencia material de 
estas garantías se ha visto constantemente erosionada por la 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

335
expansión del extractivismo minero, petrolero y forestal. Tal como 
advierte García Hierro (2012), las comunidades indígenas siguen 
enfrentando procesos de desposesión territorial amparados en 
procedimientos administrativos que, en la práctica, no aseguran 
una participación real ni influyente. Asimismo, la Defensoría 
del Pueblo (2019) ha mostrado que la consulta previa, pese 
a su reconocimiento normativo, se aplica como un requisito 
procedimental que no modifica la orientación estatal hacia 
la entrega de concesiones y permisos de explotación. Esta 
distancia estructural entre la normatividad ambiental y la realidad 
territorial evidencia, siguiendo a Baldovino (2020), la presencia 
de un paradigma jurídico que continúa tratando los ecosistemas 
como espacios disponibles para la inversión, sin considerar las 
ontologías comunitarias que conciben a la naturaleza como un 
sujeto vivo con el que se establecen relaciones de reciprocidad 
y continuidad cultural.

Esta problemática exige una reflexión más amplia que abarque 
dimensiones filosóficas, jurídicas e históricas. Pulgar y Rivera 
(2024) advierten que el paradigma occidental de desarrollo 
sostenible, aunque ampliamente difundido y convertido en un 
estándar global, resulta limitado para enfrentar la magnitud de la 
crisis climática, pues mantiene intactos los supuestos civilizatorios 
que la originan. En la misma línea, Sánchez y Arciniegas (2023) 
recuerdan que, desde las cosmovisiones indígenas, el territorio 
constituye una unidad integral de vida y no una mera superficie 
susceptible de regulación o aprovechamiento económico. Estas 
aproximaciones aportan un estado del arte que, si bien reconoce 
ciertos avances normativos y teóricos, también evidencia vacíos 
epistemológicos persistentes desde la modernidad hasta la actual 
etapa de digitalización de la gobernanza ambiental.

La distancia entre teoría y práctica se vuelve particularmente 
visible cuando se contrastan los sistemas jurídicos occidentales 
con las normatividades comunitarias. Mientras los primeros se 
orientan a gestionar y mitigar los efectos del deterioro ambiental, 
los segundos se estructuran sobre principios de interdependencia, 
reciprocidad y equilibrio ecológico. No obstante, estas últimas 
racionalidades normativas rara vez son incorporadas de manera 
seria y respetuosa en el derecho estatal, lo que profundiza la 
incoherencia entre las normas positivas y la realidad territorial. 
De allí la necesidad de construir una perspectiva relacional que 
permita comprender el trasfondo filosófico que ha guiado, durante 
siglos, las tecnologías de ruptura entre humanidad y naturaleza, 
así como los desafíos que supone reconfigurar dicho paradigma.

En este contexto, la tesis central del artículo sostiene que 
las tecnologías desarrolladas por la humanidad, desde las 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

336
herramientas más rudimentarias hasta los sistemas digitales 
contemporáneos, han generado rupturas históricas cada vez 
más profundas en la relación con la naturaleza. A lo largo de 
este proceso, el derecho occidental no solo ha acompañado 
dichas transformaciones, sino que ha operado como un agente 
de legitimación y expansión de esas rupturas, contribuyendo 
a que la degradación ambiental no solo persista, sino que se 
agrave con el tiempo. De ahí que resulte indispensable repensar 
ontológicamente la manera en que se concibe el derecho, 
orientándolo hacia formas relacionales de comprensión del 
mundo y apoyándose en epistemologías comunitarias que 
reconozcan la interdependencia entre los seres humanos y los 
ecosistemas.

Bajo esta premisa, el objetivo general del artículo es analizar 
cómo las distintas tecnologías históricas han configurado 
procesos progresivos de distanciamiento entre humanidad y 
naturaleza, y de qué modo el derecho, desde sus expresiones 
tempranas hasta sus manifestaciones en la era digital, incluida 
la inteligencia artificial, ha contribuido a consolidar y profundizar 
estos procesos. El propósito es evidenciar que dichos cuerpos 
normativos han sostenido un modelo civilizatorio incompatible 
con los límites ecológicos actuales y que, por ello, requiere de 
una transformación conceptual capaz de abrir paso a nuevas 
formas de convivencia con el mundo natural.

El enfoque de este artículo es de carácter crítico, comparativo e 
iusfilosófico, y se apoya en el análisis de situaciones concretas 
que permiten mostrar con claridad cómo las tecnologías de 
explotación, junto con aquellas incorporadas a la vida cotidiana, 
tanto personal como industrial, convergen en procesos que 
aceleran la degradación ambiental. Dichas tecnologías, aunadas 
a una regulación que se mantiene fragmentada y estrictamente 
procedimental, han contribuido a la destrucción de ecosistemas, 
la reducción de fuentes hídricas y humedales, y la interrupción 
de prácticas ancestrales que sostenían formas de equilibrio 
ecológico. Esta convergencia revela no solo la insuficiencia de los 
marcos regulatorios vigentes, sino también su incapacidad para 
comprender y abordar la relacionalidad comunitaria que articula 
la integración de los elementos de la naturaleza en diversas 
cosmovisiones y sistemas normativos locales.

Este hecho, viene impactando de manera profunda los saberes 
transmitidos entre generaciones, las identidades territoriales y los 
vínculos espirituales que muchas comunidades mantienen con la 
naturaleza. En este artículo se sostiene que el derecho moderno, 
articulado históricamente con tecnologías de explotación, ha 
contribuido a intensificar la ruptura entre humanidad y naturaleza, 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

337
haciendo evidente la necesidad de un replanteamiento 
iusfilosófico de gran alcance. Desde esta perspectiva, el artículo 
propone como aporte original la formulación de un paradigma 
jurídico de raíz comunitaria que trascienda los límites del 
antropocentrismo, el ecocentrismo y el cosmocentrismo. Se trata 
de una mirada normativa anclada en la interdependencia y en la 
vida concreta de los territorios, capaz de reconocer otras formas 
de comprender y ordenar el mundo natural.

II. Métodos y técnicas

La investigación se desarrolló considerando como metodología el 
análisis crítico, desde un enfoque cualitativo y hermeneútico, de la 
revisión de fuentes doctrinarias y documentales que permitieron 
tener una visión de las tecnologías de la ruptura, asumiendo una 
crítica filosófica del derecho frente a la degradación ambiental 
desde las sociedades primitivas hasta la era digital.

III. La construcción filosófico-jurídica de la ruptura ontológica 
entre humanidad y naturaleza: de la teoría clásica a las 
críticas contemporáneas

Desde el ámbito de la filosofía clásica del derecho, se fue 
generando la construcción de un marco conceptual que profundizó 
la separación entre la realidad del desarrollo humano y el normal 
flujo de la materia y energía en la naturaleza, estableciendo 
un dualismo que luego se convertiría en funcional al desarrollo 
tecnológico y jurídico moderno; es decir, evidenciándose que 
como hay regulación ambiental, la naturaleza estaría protegida. 
En este sentido, por ejemplo, la teoría pura del derecho de Kelsen 
llevó esta separación al extremo no práctico en la interrelación 
hombre-naturaleza, como vínculo ancestral y antropológico, 
porque afirma que el derecho es un sistema normativo cerrado, 
autónomo y purificado de elementos sociológicos y morales, 
consolidando una concepción jurídica completamente 
desvinculada de la vida y del entorno natural, sin considerar 
que la naturaleza, desde el enfoque regulatorio, debe responder 
también a la vivencia del ser humano en un determinado 
entorno, y en sus vivencias la moral como parte de la regulación 
ambiental; sin embargo, Kelsen (2009) defendió que la validez 
jurídica no depende de la realidad social ni del mundo material, 
legitimando un derecho que no reconoce límites ecológicos ni 
interdependencias vitales, con ello, una naturaleza netamente 
desprotegida, con una alta probabilidad de ser explorada y 
explotada.

Por otro lado, si se recurre a Hart (2012), es evidente que, desde el 
enfoque del derecho, fue responsable de crear el modelo basado 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

338
en reglas primarias y secundarias, que tienen la línea de regular 
las conductas humanas, sin tener en cuenta como relevante lo 
moral (comportamiento), menos el mundo no humano (biotopo 
y biocenosis), porque define el derecho como un sistema social 
que se basa  en la práctica interna de aceptación de las reglas, 
reforzando una ontología jurídica centrada en el ser humano 
(antropocéntrica), excluyendo a la naturaleza como sujeto; en 
otras palabras, contextualizando al contenido de este artículo, el 
derecho se convierte y opera como una herramienta para regular 
la convivencia social, sin considerar el espacio, ambiente, sus 
relaciones intra e interespecíficas como base se sostenibilidad 
ecológica que permitiría el desarrollo de las sociedades dentro 
de su dinámica hombre - naturaleza.

Desde la propuesta de Weber (1997), fortaleció la ruptura hombre 
– naturaleza, al considerar que la modernidad se caracteriza por 
la racionalidad ambiental, un proceso que transforma todas las 
facetas de desarrollo de la vida, en su teoría de “desencantamiento 
del mundo”, que describe cómo la modernidad occidental, permite 
explicar cómo la ciencia, la técnica y el derecho, se articularon 
para convertir la naturaleza libre de la magia y la religión, pero sí 
en un conjunto de seres predecibles y explotables con la razón y 
con ello una evidenciándose la racionalidad técnica  que convierte 
a los ecosistemas en un instrumento funcional a la expansión 
del capitalismo, y con este un evidente e inevitable deterioro 
ambiental.

Considerando los párrafos anteriores, se evidencia que con 
ellos se estableció un paradigma jurídico que consolidó la 
“ruptura ontológica”; es decir, la idea de que la naturaleza no es 
parte del ámbito normativo en las conductas del hombre en su 
entorno, menos ni del horizonte de responsabilidad del derecho. 
Desde este enfoque, se facilitó el desarrollo tecnológico, con un 
incremento en relación directo con el avance de la tecnología, 
cada vez con menos hombres, con más máquinas y mayor 
tecnología, generando deterioro ambiental irreparable. Por eso, 
Moore (2015), señala que la modernidad capitalista ha hecho 
que se construyan una regulación para una civilización que 
ha permitido convertir la naturaleza en barata, ello gracias a 
mecanismos legales que despojaron de valor ontológico y ético.

Luego, frente a la autonomía técnica y jurídica de la modernidad, 
algunos filósofos empiezan a cuestionar la relación instrumental 
con la naturaleza, sobre todo desde el enfoque de la 
fenomenología; por eso Jonas (2004),  advierte de manera 
postrera que la potencia tecnológica moderna tiene la capacidad 
de desbordar la ética tradicional, y exige un principio que 
comprometa a la humanidad a considera la protección del futuro 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

339
de los seres no humanos, porque la modernidad puede destruir 
las condiciones de la vida, base sobre la cual, las regulaciones 
deben incorporar desde el desarrollo del derecho las obligaciones 
intergeneracionales y ecológicas que limiten el poder tecnológico. 

Por otro lado, Levinas (2020), considera dentro de su propuesta 
la necesidad de la ética de la alteridad como base para un 
nuevo vínculo de la humanidad con la naturaleza, para que 
se fortalezca ese vínculo comunal y antropológico; por ello, 
propone una ontología ética que desplaza el centro desde 
el yo hacia el Otro, considerando a este último, de manera 
extensiva, como la dimensión total de la naturaleza. Esta 
propuesta, contextualizando al objetivo de este artículo, se 
puede comprender como la regulación (derecho) asumiendo 
las obligaciones hacia el respeto de lo no humano, no basadas 
en la reciprocidad ni contratos, sino en un deber ético absoluto 
e infalible frente a lo vivo. Se evidencia la separación moderna 
entre humanidad y naturaleza al reconocer una responsabilidad 
ética previa a cualquier norma.

Desde la mirada de Heidegger (2006), ofrece un fundamento 
fenomenológico para comprender la crisis ambiental como 
producto como la tecnología transforma al mundo, destacando 
que la modernidad no solo crea herramientas y tecnología, 
sino que estas las impone para que todo lo que hay en el 
entorno natural, sea manipulable, sometido a la generación 
de recursos, al cálculo de la satisfacción de necesidades y la 
constante extracción de los recursos; en otras palabras, el autor 
propone que la realidad ambiental se reduce a meros recursos 
naturales, calculables y explotables; y, bajo la propuesta de 
Gestell, convierte la realidad ambiental a objetos manipulables,  
sometidos al cálculo y la extracción en beneficio de los intereses 
de las personas.

Por otro lado, la fenomenología, hace una profunda crítica a 
la separación que se hace con la humanidad de la naturaleza; 
por ello, Merleau-Ponty (2012)  señaló  que el cuerpo humano 
está entrelazado (interrelacionado) con el entorno natural,  
constituyendo una “carne del mundo” que cuestiona el 
apartamiento que hace la modernidad; por lo que, es evidente 
que esta ontología relacional permite tener en cuenta las bases 
para reconstruir un derecho ecológico y ambiental, de equilibrio 
pleno entre la materia y energía, basado en interdependencia, 
sensibilidad y experiencia dentro de la biocenosis y el biotopo; por 
lo que, con ello es evidente comprender  que la crisis ambiental 
no es solo material o del biotopo, sino ontológica y normativa 
dentro de los parámetros de desarrollo de la biocenosis.

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

340
Desde la perspectiva de la filosofía contemporánea, Dussel 
(2000), considera como crítica a la modernidad jurídica y 
tecnológica se muestra con naturaleza colonial, jerarquizado 
y excluyente, dado que se impuso una filosofía de liberación, 
imponiendo los proyectos civilizatorios, los mismos que justifican 
la exploración, la conquista, la extracción y la desterritorialización 
física e incluso ideológica, mediante marcos jurídicos 
eurocéntricos, con ello la devastación de ecosistemas vírgenes 
a la exploración humana.

También Santos (2010), al mirar la modernidad menciona que 
subordina saberes comunitarios, ecológicos y relacionales, 
porque el derecho ambiental se regula desde el monopolio 
del estado; por lo que, se justifica la posibilidad de pluralismos 
jurídicos que reconozcan el entorno natural desde la cosmovisión 
original y de la vinculación de la humanidad con el medio ambiente.  
A esto se suma Haraway (2016), desde el pensamiento feminista 
y tecnocientífico, señala que el capitalismo informacional crea 
realidades extractivas en las que la humanidad y su entorno 
conforman una red de subordinación material y simbólica donde 
humanos y no humanos son parte de una red de subordinación 
material y simbólica propia del antropocentrismo; por lo que se 
debe promover la ética de la multiespecie.

Latour (2008), por su parte, muestra que la separación entre 
sociedad y naturaleza es una ficción moderna, dado que los 
humanos, territorios, máquinas, ríos, artefactos, organismos ( o 
sea la interrelación de biotopo y biocenosis), como la conformación 
de redes híbridas, las mismas que por su complejidad de 
ciclos biogeoquímicos y de las redes alimenticias, requieren 
formas jurídicas que comprendan, valoren y reconozcan estas 
interacciones; es decir, que las normas vigentes no asumen en su 
marco regulatorio la complejidad de las relaciones interespecíficas 
e intraespecíficas en el contexto de la dinámica ambiental y de los 
ecosistemas.

La crítica ambiental, desde la perspectiva Nicholas Georgescu-
Roegen (1991), introdujo la visión termodinámica, mostrando que 
todo proceso productivo aumenta la entropía y degrada energía; 
por lo que, se advirtió que las economías industriales colapsarán 
si ignoran los límites biofísicos, vale decir del componente biótico 
y abiótico de los ecosistemas del planeta, señalando también al 
derecho que legitima esas actividades.

Naess (2008), considera que la crisis ecológica tiene su origen 
en el antropocentrismo y que para combatirla es necesario una 
ontología relacional que permitiría un marco jurídico ecológico 
pero no debe centrarse en la utilidad humana; por lo que, tal 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

341
como afirma, Escobar (2016), si solo se prioriza la utilidad 
de los recursos, el medio ambiente, desde la perspectiva de 
los recursos, se llega a la subordinación de los territorios y 
comunidades a la extracción global; sumándose a todo esto, 
que el derecho moderno, tal como señala Plumwood (1993),  
consolidando patrones  de dominación sobre los ecosistemas y 
pueblos originarios, vinculando explotación ambiental, extracción 
de recursos y desigualdad social.

IV. Genealogía de las tecnologías de la ruptura

a. Primera ruptura: tecnologías primigenias (fuego, 
herramientas, domesticación)

La primera ruptura entre la humanidad y el medio ambiente 
se dio con el inicio del uso del fuego, el mismo que permitió 
cambiar el ecosistema e insertar al medio ambiente el dióxido 
de carbono que hoy es uno de los responsables del efecto 
invernadero; por eso, Goudsblom (1994), afirma que el fuego 
no solo ofreció calor, sino una capacidad inédita de reconfigurar 
paisajes, vale decir los componentes bióticos y abióticos, y 
con la invención de herramientas de piedra incrementó esta 
distancia al convertir la naturaleza en un conjunto de objetos 
manipulables.

Tattersall (2012) sostiene que esta transición cognitiva en 
la evolución tecnológica del ser humano, se instauró una 
ontología instrumental, hacer de la naturaleza instrumento de 
sobrevivencia y utilidad. Luego, como señala Diamond (2006) 
sin dejar de lado, en la dinámica de la humanidad por sobrevivir, 
comienza la agricultura y ganadería con la domesticación de 
plantas y animales produciéndose el mayor reordenamiento 
ecológico preindustrial, generando deforestación y jerarquías 
sociales; estas transformaciones dieron lugar a formas 
tempranas de regulación comunitaria sobre el manejo del 
territorio y los recursos, lo que llevó a la aparición de pautas 
compartidas acerca del uso y de las responsabilidades 
asociadas a ellos, tal como señala Service (2013). Incluso los 
grupos de cazadores-recolectores provocaron alteraciones 
ambientales de consideración, y Foley et al. (2013) evidencian 
que esta distancia ontológica entre humanidad y naturaleza es 
anterior a la modernidad, marcando los inicios de una relación 
basada en la instrumentalización tecnológica del entorno 
natural.
.
b. Segunda ruptura: agricultura intensiva y metalurgia

De la agricultura primigenia hacia la agricultura intensiva 
produjo una segunda ruptura ecológica, la misma que por 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

342
la reorganización territorial y la aparición de excedentes los 
mismos que permitieron el surgimiento de estructuras de 
poder. Ante esto, Scott (2017) señala que los primeros Estados 
nacieron del control de excedentes y tierras dedicadas a la 
agricultura. 

Otro de los aspectos que también fue apareciendo es la 
metalurgia, la misma que amplió dicha ruptura al posibilitar 
herramientas y armas que expandieron fronteras agrícolas y 
la generación de conflictos entre grupos de humanos que ya 
velaban por sus intereses. Kaplan (2011) afirma que estas 
tecnologías incrementaron la escala de intervención humana 
y el agotamiento ambiental propio de la época, surgiendo 
protoestados regulados con normas que ya dan inicio a 
reconocer la propiedad y los tributos, como evidencia el Código 
de Hammurabi analizado por Roth (1997). Por ello, según 
Mann (1986) muestra que los imperios extendieron leyes para 
gestionar territorios los mismos que ya fueron utilizándose para 
la producción agrícola, alterando los ecosistemas.

c. Tercera ruptura: revolución industrial

El uso del carbono multiplicó la capacidad humana para 
generar energía y aprovechar la naturaleza, y con ello la 
alteración evidente de los ecosistemas; por ello, desde la 
perspectiva de Malm (2016), fue el carbón, como uno de los 
combustibles de dicha época que no solo impulsó la economía, 
sino que modificó la relación humana con la escala productiva, 
pero con un intenso incremento del dióxido de carbono en la 
atmósfera, dado que apareció la mecanización y las fábricas 
urbanas y con ello una reorganización social y un tratamiento 
más agresivo a la naturaleza; por ello, Hobsbawm (2010) 
pone en primer plano que el trabajo asalariado y el capital 
sustituyeron economías agrarias y devastaron ecosistemas y 
entornos solo porque el adelanto de dicha época lo permitía. El 
derecho moderno consolidó esta ruptura al proteger propiedad 
y libertad económica, como señala Cassirer (2003), mientras 
el derecho internacional acompañó el colonialismo industrial 
(Anghie, 2005). Crutzen (2002) identifica aquí el inicio del 
Antropoceno, marcado por contaminación, cambio climático 
y la extracción legitimada jurídicamente.

d. Cuarta ruptura: era del petróleo (siglo XX)

El siglo XX profundizó una nueva ruptura, del hombre con la 
naturaleza,	  mediante la dependencia global del 
combustible fósil (petróleo), cuya enorme densidad energética 
impulsó transporte, petroquímica, guerra y urbanización 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

343
acelerada. Ante esto, Yergin (2011) lo describe como la “sangre 
del siglo XX” por su capacidad de reordenar economías y 
conflictos, esto implica que las sociedades se volvieron 
dependientes en el parámetro energético, con un consumo 
que fue incrementando el dióxido de carbono en la atmósfera, 
aunque para la época no fue preocupación como tal.  Esta 
matriz fósil convirtió regiones enteras en zonas de sacrificio

Mitchell (2011) sostiene que los regímenes petroleros 
generaron estructuras de poder basadas en el control de 
infraestructuras extractivas, reforzando órdenes autoritarios 
y transnacionales, dado que las fuentes de economía se vieron 
involucradas en depender del petróleo, realidad que, hasta 
hoy, a pesar de la existencia de energías alternativas, no ha 
sido posible dejarlo. Frente a ello surgió un derecho ambiental 
internacional tardío y reactivo que, según Kiss y Shelton 
(2007), gestiona daños sin cuestionar la base energética del 
sistema. El despojo de territorios indígenas se intensificó; 
por ello, Sawyer (2004) muestra cómo empresas y Estados 
destruyeron ecosistemas amazónicos en nombre del progreso. 
McNeill (2001) afirma que el siglo XX fue el más destructivo 
ambientalmente, consolidando un derecho que administra el 
deterioro sin proteger la vida.

e. Quinta ruptura: digitalización, Big Data e inteligencia 
artificial

La era digital constituye una nueva ruptura ecológica, entre la 
humanidad y la naturaleza, al depender de minería intensiva 
de litio, cobalto, tierras raras y coltán, cuya extracción 
destruye ecosistemas y comunidades, sin importar su cultura, 
su historia, su vínculo con la naturaleza, y lo que es peor, 
sin importarle las consecuencias de los daños que pudiera 
producirse. Bajo dicho enforque Perks (2019) muestra que la 
demanda tecnológica ha alimentado conflictos y devastación 
ambiental en los diferentes continentes, en especial en el 
África. La infraestructura digital también es altamente 
energética. 

Jones (2018) indica que los data centers consumen más del 
3% de la electricidad mundial, cifra que aumentará con la 
expansión de la inteligencia artificial. Morozov (2013) critica 
que las soluciones tecnológicas oculten los costos y los límites 
de la regulación jurídica a datos y privacidad, dejando fuera la 
dimensión ecológica, con ello la naturaleza.  La inteligencia 
artificial profundiza la ruptura, por eso Crawford (2021) revela 
que cada modelo depende de cadenas extractivas globales 
no reguladas. En América Latina, según Göbel (2020), la 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

344
minería de litio genera despojo y contaminación y un daño casi 
irreversible en el ecosistema, evidenciando la contradicción 
entre modernidad digital y justicia ambiental en sus diferentes 
contextos.

En la actualidad el vertiginoso uso de la inteligencia artificial, 
tiene dos líneas eje que rompen con la dinámica ambiental; 
por un lado, la energía que usan para su funcionamiento, 
así como de los sistemas refrigerantes de los sistemas en 
funcionamiento, vale decir del agua que se utiliza para enfriar 
los equipos; por otro lado, pareciera que pasa desapercibido, 
el incremento de usuarios del uso de la inteligencia artificial, 
los mismos que incrementan el uso de energía eléctrica por 
los equipos que se usan para tal fin.

V. El derecho como legitimador de la ruptura tecnológica

a. El carácter extractivo del derecho occidental

Desde la mirada del derecho occidental, con consulta a 
diversas fuentes, es evidente que la naturaleza, estaba 
considerada como un depósito inagotable, y sobre eso la 
propiedad privada como un principio indiscutible. Se conoce 
que el derecho romano convirtió dicha institución en una 
estructura rígida, entregando a quienes eran propietarios 
un poder casi sin límite. Fitzpatrick (1992) comenta que esta 
lógica impregnó al derecho moderno hasta volver “natural” 
la apropiación del territorio y de los cuerpos. En la expansión 
colonial, y esto es evidente en los archivos, esa misma lógica 
se volvió herramienta jurídica que constituyó la “doctrina del 
descubrimiento”, la noción de terra nullius, todo ese andamiaje 
legitimó el despojo.

La industrialización terminó de cerrar el círculo. Pistor (2019) 
explica que el derecho, más que solo regular, “codifica capital”, 
transformando tierras, ríos y montañas en activos con precio 
y dueño, con ello la desterritorialización.  Paralelo a ello, 
se consolidó la ficción de que la naturaleza no tiene voz ni 
agencia, que no serías un sujeto de derecho, porque apenas 
es un objeto administrable dentro del marco legal. Ante esto, 
Nash (1989) menciona que esta reducción conceptual abrió 
sin resistencia la puerta al extractivismo, casi como si fuera 
un paso obligado del progreso. Rivera Cusicanqui (2010) 
recuerda que en América Latina esta estructura no es solo 
herencia colonial, sigue operando hoy, disfrazada de discurso 
republicano mientras arrasa territorios indígenas y fractura 
la vida comunitaria, dejándolos sin recursos y sin cultura, 
rompiendo el vínculo antropológico que el hombre ha tenido 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

345
con la naturaleza borrando las normas consuetudinarias y el 
valor místico que la naturaleza tiene para la humanidad.

b. La falacia de la neutralidad jurídica

La famosa pretensión de neutralidad del derecho, sobre 
todo del derecho ambiental, suele sonar seria y elegante, 
prometedora, sobre todo para las comunidades que aman sus 
espacios, y son ellos los lugares en los que se alimentan, se 
fortifican y planifican su futuro; sin embargo, es más una ilusión 
que una descripción relacionada con la realidad ambiental 
y comunal. Las normas no flotan en el vacío; responden 
a intereses, a presiones económicas y, cada vez más, a 
matrices tecnológicas. Kennedy (2016) como una suerte 
de realidad cruel señala que las normas son dispositivos de 
poder que ordenan quién gana y quién pierde. Weber (1997), 
desde otra mirada, ya advertía que la racionalidad jurídico-
burocrática sirve al capitalismo, y este ha visto sus recursos 
en la naturaleza, y rara vez a las comunidades que terminan 
cargando todo el peso de explotación de recursos naturales.  
En lo ambiental, Lazarus (2004) muestra que buena parte de 
la legislación nace para tolerar un grado “administrable” de 
daño antes que para impedirlo.

c. El derecho ambiental como “administrador del daño”

Aunque suele presentarse como un avance civilizatorio, el 
derecho ambiental terminó, en muchos casos, normalizando el 
daño ecológico, y ello es fácil evidenciarlo, hasta hoy tenemos 
dentro de toda regulación que sí se puede contaminar, por 
ejemplo, pero hasta cierto límite, de allí viene los “Límites 
Máximos Permisibles” (LMP), que en el fondo dice, contamina 
hasta cierto límite, pero no consideran que la acumulación 
de dichos límites permisibles sí son dañinos para todos los 
elementos constituyentes del ecosistema. Ashford y Caldart 
(2008) muestran que las leyes suelen permitir niveles 
de contaminación “razonables”, lo cual ya revela la lógica 
subyacente; es decir, que no se trata de impedir la destrucción, 
sino de administrarla. A esto se suma, otras situaciones 
evidentes, tales como los Estudios de Impacto Ambiental; por 
ello, Morgan (2012) demuestra que, al estar financiados por 
las mismas empresas que serán evaluadas, suelen convertir 
el trámite en un instrumento de legitimación y formalidad, sin 
medir las consecuencias en el espacio territorial en el que 
se desarrollará el proyecto, la inversión o explotación de los 
recursos naturales. Por otro lado, en el plano internacional, 
Bodansky (2010), señala que los tratados internacionales 
respecto al medio ambiente solo se convierten en compromisos 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

346
voluntarios, sin obligaciones jurídicas capaces de frenar el 
deterioro.

d. Invisibilización de la normatividad comunal

La modernidad jurídica levantó un monopolio estatal que 
terminó borrando o minimizando los sistemas normativos 
ambientales comunales y también de los otros campos de 
convivencia en las comunidades, tratándolos como si fueran 
simples costumbres sin verdadero valor jurídico, como si el 
milenario vínculo entre la comunidad y sus comuneros se 
resumiría a una simple vinculación de espacio, dejando de 
lado, que el entorno natural es el espacio en el cual se predicen 
lluvias, se consigna el ciclo de las siembra y la cosecha, y más 
aún, es el espacio en el cual el aprovechamiento de recursos 
es equilibrado, sostenible y sustentable. Por ello, Clastres 
(2014) recuerda que las sociedades indígenas no son “sin 
Estado”, sino que organizan su vida precisamente para evitar 
la lógica estatal. En América Latina, esta deslegitimación ha 
sido política pública. De la Cadena (2015) muestra cómo la 
modernidad generó una frontera ontológica que rebaja a los 
territorios-seres indígenas a meros recursos explotables en 
bien de toda una nación. Incluso, Hale (2011) ha llegado a 
sostener que la categoría de “concesión minera” convierte 
sistemas relacionales complejos en objetos administrativos del 
Estado, y en beneficio del estado, que se olvida de reparar los 
daños ambientales de las comunidades, y el reconocimiento 
del pluralismo jurídico (Constitución peruana en su artículo 
149), suele ser más ornamental que efectivo. Sieder (2011) ha 
documentado que los Estados permiten el derecho indígena 
solo en ámbitos menores, nunca en temas sensibles como 
minería, agua o bosques. Esto consolida la supremacía del 
derecho estatal, que opera alineado con el capital extractivo. 

VI. Daños sobre comunidades ancestrales, tribales y afines

Entre los principales daños se pueden señalar los siguientes:
La expropiación territorial histórica, dado que la modernidad 
avanzó junto con mecanismos jurídicos que justificaron el 
despojo de territorios indígenas mediante figuras como terra 
nullius y títulos coloniales; por ello, Wolfe (2006) señala  que 
el colonialismo de asentamiento buscó borrar la presencia 
indígena para apropiarse de la tierra; en el caso del Perú, las 
reformas coloniales fragmentaron ayllus y quebraron sistemas 
de reciprocidad,  con ello borrando mecanismos de protección 
comunal del territorio, y exponiendo al medio ambiente al 
descuido y deterioro ambiental; luego, tal como advierte 
Thurner (1997), en la república, las políticas de “modernización” 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

347
reprodujeron el despojo, tal generando desplazamientos, pérdida 
cultural y daño ecológico acumulado, e incluso desaparición de 
espacios geográficos que extinguieron especies de flora y fauna, 
contaminaron tierras y convirtieron en ambientes improductivos 
o poco productivos.

Otro de los daños evidentes es la ruptura de sistemas ecológicos 
comunitarios, dado que las comunidades con su medio ambiente 
han mantenido mecanismos de relación en base a la reciprocidad, 
así como de vínculos espirituales y místicos que les facilitaban 
la vida en su entorno, habiendo aprendido en muchos años la 
capacidad de comunicarse e interrelacionarse con los cerros, 
los ríos, las colinas  e incluso con los animales; sin embargo, las 
actividades de explotación de recursos naturales, tales como la 
minería rompen estos entramados que jamás se podrán rehacer 
aunque las empresas hablen de cierre de mina, porque esos 
vínculos se han formado en tiempos ancestrales; por lo que, 
además del rompimiento ecológico comunitario, es evidente la 
ruptura espiritual hombre – naturaleza. Por eso, según Barrera-
Bassols (2008), la pérdida de bosques, suelos y aguas quiebra 
patrimonios bioculturales, con ellos la biodiversidad.

Por otro lado, las tecnologías contemporáneas y “daño 
invisibilizado”, es otro de los daños producidos en las 
comunidades, dado que a pesar que la publicidad indique que 
las tecnologías usadas son verdes y que se ha hecho un estudio 
de impacto ambiental, es evidente que los daños son inevitables, 
porque, desde la postura de este artículo se postula que “todo 
proceso artificial produce efectos negativos en el ecosistema”, 
y en un análisis extensivo, es evidente que mientras más natural 
sea el espacio, más daño producirá. Por eso, en la actualidad, por 
ejemplo, se habla de la minería del litio como una alternativa para 
la energía de los diferentes sistemas, pero también se conoce 
que es contaminante su extracción. Göbel (2020), señala que la 
minería de litio altera ecosistemas frágiles del altiplano.

Además, la perspectiva antropológica de la relacionalidad, 
entienden el territorio como un pariente y parte de un tejido vivo, 
no como recurso; por eso, para muchos pueblos, el manejo 
territorial implica responsabilidad intergeneracional, porque es la 
única forma de garantizar el equilibrio de los entornos ambientales 
y con ello de las comunidades, a todo esto, Kimmerer (2013) lo 
llama ética de reciprocidad.

VII. Principio de reciprocidad como base para un nuevo 
derecho

La reciprocidad es uno de los pilares más antiguos que ha 
guiado la convivencia humana con sus pares y con la naturaleza, 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

348
profundamente arraigado en las culturas comunitarias de los 
Andes, la Amazonía, África y en diversos pueblos originarios del 
planeta. En el Perú Incaico y en el Perú andino, este principio se 
manifiesta en prácticas como el ayni, la minka y el ayllu, formas 
de cooperación que sostienen una red de apoyo mutuo entre 
individuos, familias y comunidades para con el medio ambiente.  
Según Allen (2002), el ayni trasciende la idea de un simple 
intercambio de trabajo porque representa una forma de entender 
la naturaleza, un principio que estructura la vida colectiva sobre 
la base del equilibrio en todos los sentidos, y la correspondencia 
entre las personas, la tierra y los demás seres que habitan en ella.

Entonces, para convertir la reciprocidad en principio jurídico, 
es necesario reconocer que el territorio desde el ámbito de su 
dinámica ambiental, vale decir del flujo de la materia y energía, 
tiene exigencias propias para mantenerse en equilibrio que 
se basa en la complejidad y especificidad de cada espacio 
geográfico, y que los humanos no somos los únicos seres 
sobre los cuales se debe de regular; por eso, Gudynas (2011) 
sostiene que este principio puede sostener los derechos de la 
naturaleza, porque obliga a considerar el equilibrio ecológico 
antes que cualquier interés económico o de interés para satisfacer 
necesidades de la población en base a un recurso que tiene dicha 
comunidad. Es decir, dejar atrás el dominio absoluto permitiría 
entender la tierra como sujeto de derecho con el cual se mantiene 
una relación obligante de protección sistemática, continua, 
compleja y contextual.

Además, es necesario señalar que la reciprocidad, como principio, 
desde el ámbito jurídico introduce límites éticos a la tecnología, 
vale decir que no solo es aplicarla porque facilita la extracción 
de recursos naturaleza, sino que se debe priorizar el contexto 
ancestral, único y testigo de generaciones que creyeron en sus 
cerros, colinas, ríos, árboles, etc.  Por eso, Jonas (2004) advierte 
que el poder técnico crea riesgos que requieren responsabilidad 
ampliada; sin embargo, la reciprocidad exige cuidar lo que se 
usa y devolver lo que se afecta. 

El derecho relacional parte de algo sencillo pero profundo, 
nadie existe solo y ningún territorio es un objeto inerte, en otras 
palabras, el medio ambiente como suma constante del biotopo 
y la biocenosis es un ser dinámico más complejo que un ser 
vivo, que necesita de una constante espacio y cuidado interno y 
externo, con absoluto respecto a las cadenas y redes alimenticias, 
así como de los ciclos biogeoquímicos, dado que es la única forma 
de garantizar el equilibrio del ecosistema; por eso, Escobar (2016) 
propone que el derecho debe reconocer mundos diversos y 
construir normas que respondan a esos territorios, nada es igual a 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

349
nada, la complejidad es amplia y mientras se proteja la diversidad 
y complejidad, se estará asegurando los elementos básicos del 
ecosistema y con ellos la supervivencia de las especies incluida 
la humana. Por eso, las normas como de consulta previa, solo 
se convierten en simbolismos ecológicos y la formalización de 
la explotación de recursos naturales.

Por otro lado, es necesario resaltar que el desarrollo sostenible se 
volvió el discurso dominante y hasta convincente, pero sus límites 
son evidentes, realmente si no se tiene en cuenta una mirada 
desde el principio relacional, nada de lo que lleve el desarrollo 
sostenible es fructífero y veraz. Por eso, reducir la naturaleza 
a “capital natural” legitima su destrucción cuando esta produce 
ganancias, con ello el discurso que la comunidad en la que se 
explotan recursos también ha sido beneficiada; sin embargo, 
en la realidad, las comunidades que están cerca o son parte de 
proyectos de extracción minera, gas u otros recursos son las 
más perjudicadas.

VIII. Propuesta normativa: un derecho para la post-ruptura

Es evidente que la crisis ecológica, ambiental o ecosistémica, 
muestra que, en el ordenamiento jurídico peruano, aún regula 
y opera desde una ficción moderna que separa sociedad y 
naturaleza, vale decir, una regulación antropocéntrica con una 
libertad para contaminar (Límites Máximos Permisibles) y con 
facilidades para ir destruyendo de manera legítima los bosques. 
Ello ha permitido que tecnologías y empresas foráneas bajo el 
esquema económico de la Constitución de 1993, actúen como 
si el territorio fuera recurso infinito y propio de las empresas que 
en su mayoría no son ni siquiera peruanas. En contextos como 
Cajamarca, esta mirada justificó minería en cabeceras de cuenca, 
aunque Conga con aparente paralización, las demás mineras 
evidencian daños.

Por eso, como parte de este artículo se propone reconstrucción 
ontológica del derecho, pero ello exige asumir que regula 
complejidades ambientales, no solo conductas humanas, tal 
como la regulación actual, que todavía considera que el medio 
ambiente mientras no se contamina, no se está haciendo daño, 
pero olvidan, quizá al propósito, no por desconocimiento. que la 
naturaleza tiene su complejidad basada en las redes alimenticias, 
cadenas tróficas, ciclos biogeoquímicos y flujo unidireccional 
de la energía desde el sol a los productores y consumidores, 
hasta la repetición cíclica de los ciclos biogeoquímicos. Por eso, 
Blaser (2014) recuerda que todo sistema jurídico define qué vidas 
importan. Incorporar comunes, como muestran experiencias 
campesinas reguladas por rondas, implica pasar de propiedad 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

350
absoluta a cohabitación con límites ecológicos. Para el Perú, 
esto supone reconocer ontologías indígenas, reciprocidad, 
cuidado, territorialidad, como fuentes legales, no como meros 
usos y costumbres.

Se reitera, la regulación peruana, sigue regulando tecnologías 
desde la lógica del “daño permitido” (por ejemplo, los Límites 
Máximos Permisibles), lo cual es jurídicamente insostenible en 
un país pluricultural y megadiverso; por lo que, la tecnología, 
más allá de ser limpia, como señalan algunos autores, debe ser 
inocua al medio ambiente, situación que es un imposible, porque 
tal como menciona Jonas (2004) el poder tecnológico siempre 
desborda la previsión humana; por lo que, obliga a quienes 
desarrollan la legislación a definir límites éticos vinculantes en 
el uso tecnológico. En territorios andinos y amazónicos, esto 
significa prohibir actividades de riesgo estructural, vale decir la 
minería, explotación petrolera, tala de bosques, etc. Por ello, 
regular tecnología implica pasar de estándares administrativos 
a controles estrictos basados en límites planetarios.

Un derecho post-ruptura exige admitir que el derecho estatal 
peruano no es la única forma válida de normatividad territorial, 
sino también la regulación comunal, tribal o contextual, hoy 
más que nunca, porque no solo está en reconocerlo, sino en 
permitir tomar decisiones sobre su espacio, de tal forma que 
se priorice el ámbito de la integridad territorial; Por ello, De 
Sousa Santos (2010) denuncia cómo el Estado ha invisibilizado 
sistemas indígenas eficientes en manejo ecológico; por ejemplo, 
en regiones como Apurímac o Cajamarca, las comunidades 
regulan agua y bosques mejor que cualquier decreto, pero su 
normatividad sigue subordinada a los mandatos de la regulación 
estatal. Por ello, reconocer pluralismo jurídico, implica autoridad 
jurídica real para las comunidades sobre sus territorios, no un 
simple formalismo de conveniencia estatal que lo incluye en la 
Constitución, pero con un dominio del Estado cuando decide 
sobre los recursos en los territorios de las comunidades.

Para salir del ciclo extractivo, el derecho peruano necesita 
categorías jurídicas que respondan a la vida en su diversidad 
incluyendo al humano, y no al mercado generador de divisas 
a favor del Estado. Por ello, una nueva categoría jurídica es 
la de comunidad- sujeto de derecho, no de un elemento de la 
comunidad, como ya lo han hecho otros Estados, sino de todo 
el espacio geográfico como tal, porque las relaciones entre 
seres bióticos y abióticos, no se dan de manera aislada, sino 
en la complejidad de un ecosistema, situación que las normas 
peruanas en derecho ambiental ni siquiera están en su forma 
primigenia.

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

351
Otra categoría jurídica que se propone es regular la incomodidad 
ecológica multifactorial como límite insuperable; vale decir, 
que considerando los daños que por su gravedad, profundidad 
y multiplicidad de impactos no pueden ser autorizados, ni 
compensados, menos autorizados por la comunidad ni por el 
Estado.

En ese sentido, no es un límite flexible, ni un requisito administrativo, 
sino un límite absoluto, como una frontera jurídica que prioriza la 
dinámica ambiental y dentro de ella la vida. En otras palabras, 
hablar de incomodidad ecológica es fijar el umbral de afectación 
inaceptable en cualquiera de las condiciones ambientales o 
elementos de la naturaleza; para ello, es necesario tener en 
cuenta los ecosistemas completos, las comunidades humanas, las 
ontologías territoriales indígenas y tribales, así como las relaciones 
místicas, espirituales y colectivas que el hombre tiene como vínculo 
con la naturaleza.

IX. Conclusiones 

a. Las tecnologías históricas, desde el fuego hasta la 
inteligencia artificial, esta última invisibilizada, generaron 
rupturas crecientes entre humanidad y la complejidad de 
la naturaleza, y que los ordenamientos jurídicos, incluido 
el peruano,   no solo acompañó este proceso, sino que lo 
legitimó conceptualmente la separación, porque asumió al 
medio ambiente como como objeto explorable, explotable y 
de satisfacción de necesidades, pero no como un sujeto de 
derecho multifactorial y sistémico, situación que ha conllevado 
la desterritorialización espacial y cultural.

b. El derecho ambiental actual opera como un mecanismo de 
administración del daño dado que está permitido contaminar 
hasta cierto límite (Limites Máximos Permisibles); es decir, 
regula la dimensión del deterioro aceptable, legitimando  
proyectos de exploración y posterior explotación de los 
recursos naturales, con un aparente poco daño ambiental 
que entrega, condiciona y convence a las comunidades, vale 
decir los estudios de impacto ambiental, los mismos que 
son dependientes que mantienen estructuras estatales que 
subordinan la naturaleza al crecimiento económico.

c. La degradación ambiental y ecológica de los ecosistemas 
está unida a la poca visibilidad y poco valor que les dan a 
los sistemas jurídicos  de comunitarios que históricamente 
sostuvieron equilibrios territoriales en muchos años porque 
priorizaron el vínculo hombre – comunidad compleja; sin 
embargo, el derecho estatal ha subordinado estas ontologías, 

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

352
reduciéndolas a costumbres sin eficacia y con esto el Estado  
peruano seguirá reproduciendo despojo, erosión territorial y 
deterioro ecológico estructural en todas los elementos bióticos 
y abióticos del medio ambiente.

d. La crisis ecológica es también una crisis ontológica y 
normativa; por ello, el derecho desde su mínima regulación 
debe alejarse de la ontología de dominio y reconstruirse 
desde una ética del principio relacional y de la reciprocidad 
que tenga en cuenta a la naturaleza como sujeto dinámico 
de vida compleja y de memoria en un determinado contexto.

e. Es importante que los Estados asuman como parte de 
su regulación un derecho post-ruptura, que se base en el 
pluralismo jurídico fáctico, que considere a la ecología como 
dinámica relacional, que garantice la continuidad de la vida y 
reconstruir el vínculo entre humanidad y complejidad natural 
comprendiendo lo ancestral, lo mítico, lo espiritual y la fuente 
de desarrollo biológico y psicológico.

X. Lista de Referencias

Anghie, A. (2005). Imperialism, Sovereignty and the Making of 
International Law. Cambridge University Press.

Ashford, N., y Caldart, C. (2008). Derecho ambiental, política y 
economía: Recuperando la agenda ambiental. MIT Press.

Bodansky, D. (2010). El arte y la técnica del derecho internacional 
ambiental. Harvard University Press.

Cassirer, E. (2003). Filosofía de la Ilustración. Fondo de Cultura 
Económica.

Clastres, P. (2014). La sociedad contra el Estado. Virus Editorial.

Crawford, K. (2021). Atlas de la IA: Poder, política y los costos 
planetarios de la inteligencia artificial. Yale University Press.

Crutzen, P. (2002). Geología de la humanidad. Nature, 415(6867), 
23.

Daly, H. E., y Farley, J. (2011). Economía ecológica: Principios y 
aplicaciones. Island Press.

De la Cadena, M. (2015). Seres terrestres: Ecologías de práctica 
en mundos andinos. Duke University Press.

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

353
Diamond, J. (2006). Armas, gérmenes y acero. W. W. Norton.

Escobar, A. (2016). Sentir-pensar con la Tierra: Nuevas lecturas 
sobre desarrollo, territorio y diferencia. Ediciones UNAULA.

Fitzpatrick, P. (1992). La mitología del derecho moderno. 
Routledge.

Foley, J. A., et al. (2013). Soluciones para un planeta cultivado. 
Nature, 478, 337–342.

Göbel, B. (2020). Extractivismo de litio en los Andes y transición 
energética. Journal of Political Ecology, 27(1), 201–220.

Goudsblom, J. (1994). Fuego y civilización. Penguin Books.

Hale, C. (2011). Resistencia indígena y gobernanza neoliberal. 
Revista de Estudios Sociales, 40, 51–70.

Hart, H. L. A. (2012). El concepto de derecho. Abeledo-Perrot.

Heidegger, M. (2006). La pregunta por la técnica. Anthropos.

Hobsbawm, E. (2010). Industria e imperio. Penguin Books.

Jonas, H. (2004). El principio de responsabilidad. Herder.

Jones, N. (2018). Cómo evitar que los centros de datos devoren 
la electricidad mundial. Nature, 561, 163–166.

Kaplan, R. (2011). La venganza de la geografía. Random House.

Kelsen, H. (2009). Teoría pura del derecho. Porrúa.

Kennedy, D. (2016). Un mundo de lucha: Cómo el poder, el 
derecho y la pericia configuran la economía política global. 
Princeton University Press. (Si no existe edición en español, 
mantener título en inglés).

Kiss, A., y Shelton, D. (2007). Guía de derecho internacional 
ambiental. Brill.

Lazarus, R. (2004). La construcción del derecho ambiental. 
University of Chicago Press.

Levinas, E. (2002). Totalidad e infinito. Sígueme.

Malm, A. (2016). Capital fósil: El ascenso del vapor y las raíces 
del calentamiento global. Verso Books.

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

354
Mann, M. (1986). Las fuentes del poder social (Vol. I). Cambridge 

University Press.

McNeill, J. R. (2001). Algo nuevo bajo el sol: Historia 
medioambiental del siglo XX. W. W. Norton.

Merleau-Ponty, M. (2012). Fenomenología de la percepción. 
Península.

Mitchell, T. (2011). Democracia del carbono. Verso Books.

Morgan, R. K. (2012). Evaluación de impacto ambiental: Estado 
del arte. Impact Assessment and Project Appraisal, 30(1), 
5–14.

Morozov, E. (2013). Para salvarlo todo, haga clic aquí: El error 
del solucionismo tecnológico. PublicAffairs.

Nash, R. (1989). Los derechos de la naturaleza. University of 
Wisconsin Press.

Naess, A. (2008). Ecología, comunidad y estilo de vida. 
Cambridge University Press.

O’Neill, J. (2007). Mercados, deliberación y medio ambiente. 
Routledge.

Perks, R. (2019). Minerales de conflicto más allá del Congo. 
Journal of Contemporary African Studies, 37(1), 81–102.

Pistor, K. (2019). El código del capital. Princeton University Press.

Plumwood, V. (1993). Feminismo y dominio de la naturaleza. 
Routledge.

Redman, C. L. (1999). Impacto humano en los ambientes 
antiguos. University of Arizona Press.

Rivera Cusicanqui, S. (2010). Una reflexión sobre prácticas y 
discursos descolonizadores. Tinta Limón.

Roth, M. (1997). Colecciones jurídicas de Mesopotamia y Asia 
Menor. Scholars Press.

Santos, B. de S., y Meneses, M. P. (2014). Epistemologías del 
Sur. Akal.

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es



quaestio iuris

355
Sawyer, S. (2004). Crónicas del crudo. Duke University Press.

(Título original: Crude Chronicles).

Scott, J. C. (2017). Contra el grano: Una historia profunda de los 
primeros Estados. Yale University Press.

Service, E. (2013). Orígenes del Estado y de la civilización. W. 
W. Norton.

Sieder, R. (2011). Multiculturalismo en América Latina. Palgrave 
Macmillan.

Tattersall, I. (2012). Maestros del planeta. Macmillan.

Weber, M. (1997). Economía y sociedad. Fondo de Cultura 
Económica.

Yergin, D. (2011). La búsqueda: Energía, seguridad y la 
transformación del mundo moderno. Penguin Books.

M
EN

D
O

ZA
 C

O
BA

, A
lc

id
es


